

مقارباتُ نقريّق في التربية والمجتمع

تصدر عن مركز نقد وتنوير للدراسات الإنسانية

العدد الثالث دیسمبر/ ینایر / فبرایر شتاء\_ ( 2015)

التربية الأخلاقية في زمن اغترابي أ.د. على أسعد وطفة

ازدهار الروح الرأسمالية في منظور ماكس فيبر ت – أ.د./ مختار مروفل

دور التربية في تنمية الحكمة في المنهج المدرسي أ.د./ رياض نايل العاسمي

التصرف الأيديولوجي في الترجمة: مصطلحاً ومفهوماً أ.د./ محمد فرغل

الأبعاد الاجتماعية والرمزية للممارسات الجسدية تحليل سوسيولوجي لظـاهرة ختـان الإنـاث د./ حسني إبراهيم عبد العظيم

الثقافة بين التأصيل الأنثروبولوجي والتعاطي السوسيولوجي لبناء المفهوم أ./ طيب العيادي

### نقد وتنوير - العدد الثالث-شتاء (ديسمبر/يناير/فبراير) 2015



تصدر عن مركز نقد وتنوير للدراسات الإنسانية

## جميع الدراسات والمقالات والمواد المنشورة في المجلة والموقع تعبر عن رأي كتابها ولا تعبر بالضرورة عن رأي المركز أو المجلة

#### مراسلات

#### التواصل الإليكتروني

رئيس التحرير [د. علي أسعد وطفة

watfaali@hotmail.com

أمين التحرير – د عمر نقيب onakib@yahoo.com

(موقع المجلة على الشبكة)

www.tanwair.net www.edusocio.net رئيس هيئة التحرير

أ.د. علي أسعد وطفة

نائب رئيس هيئة التحرير

أ.د. عبد القادر تومي

مدير التحرير

د. عمر نقیب

سكرتير التحرير

د. عبد الله بدران

# هـــيئة التــحرير

| د. أحمد نصحي الباز             | د. أحمد عبد الفتاح الزكي                  |
|--------------------------------|-------------------------------------------|
| الجامعة الخليجية (البحرين)     | جامعة الملك فيصل (السعودية)               |
| أ.د. جمال العاسمي              | د. أمثال هادي هايف الحويلة                |
| جامعة السوربون (فرنسا)         | جامعة الكويت                              |
| د. حسن طنطاوي                  | أ.د. جيلالي بو حمامة                      |
| جامعة القاهرة                  | جامعة الكويت                              |
| أ.د. ريمون فضل الله المعلولي   | د. حسني إبراهيم عبد العظيم                |
| جامعة دمشق                     | جامعة بني سويف(مصر)                       |
| د. سيف بن ناصر بن علي المعماري | د. سعد رغيان سعود الشريع                  |
| حامعة الملك فيصل (السعودية)    | حامعة الكونت                              |
| أ. عايش صباح                   | .د. شاهر الشاهر                           |
| جامعة سيدى بلعباس (الجزائر)    | جامعة دمشق                                |
| أ.د. عبد الفتاح ماضي           | أ.د. عبد الرحيم العطري                    |
| جامعة الإسكندرية               | جامعة سايس فاس (المغرب)                   |
| د. غنام محمد خضر               | د. عمر نقيب                               |
| جامعة تكريت (العراق)           | المدرسة العليا للأساتذة بوزريعة (الجزائر) |
| د. ليليا بن صويلح              | أ. لولوة راشد محمد الخاطر الزكي           |
| جامعة قطر                      | معهد الدوحة للدراسات العليا (قطر)         |
| د. <b>مختار مروفل</b>          | أ.د. مجدي محمد يونس                       |
| جامعة معسكر (الجزائر)          | جامعة المنوفية) (مصر)                     |

## الميئة الاستشارية

| الكويت           | كلية التربية الأساسية | 411                         |  |
|------------------|-----------------------|-----------------------------|--|
| رسویت,           | حيه (حربيه العسيه     | أ.د. بدر ملك                |  |
| بولندا           | جامعة بيدغوش          | أ.د. بسام العويل            |  |
| مصو              | جامعة الهنوفية        | أ.د. جمال الدهشان جامعة الر |  |
| مصو              | ا.د. سهير محمد حوالة  |                             |  |
| الإمارات العربية | جامعة جميرا (دبي)     | د. صالح هويدي               |  |
| لبنان            | الجامعة اللبنانية     | أ.د. عبد الغني عماد         |  |
| السعودية         | جامعة القصيم          | أ.د. عبد اللّه البريدي      |  |
| دمشق             | جامعة دمشق            | أ.د. عبد الله المجيدل       |  |
| العراق           | جامعة بغداد           | أ.د. عدنان ياسين مصطفى      |  |
| الكويت           | جامعة الكويت          | أ.د. عيسى الأنصاري          |  |
| العراق           | جامعة بغداد           | أ.د. لاهاي عبد الحسين       |  |
| مصر              | جامعة عين شمس         | أ.د. محسن خضر               |  |
| ليبيا            | جامعة بني غازي        | أ.د. محمد الطبولي           |  |
| الإمارات         | جامعة أبو ظبي         | د. محمد حبش                 |  |
| سوريا            | جامعة دمشق            | أ.د. نزار عيون السود        |  |
| المغرب           | جامعة فاس             | أ.د. هشام خباش              |  |
| تونس             | الهنظمة العربية       | أ.د. يعقوب أحمد الشراح      |  |
| الكويت           | جامعة الكويت          | أ.د. يعقوب يوسف الكندري     |  |
|                  |                       |                             |  |

### المحتويات

| الافتتاحية   |                             |                                                                                              |  |  |
|--------------|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 9            | د./ عمر نقیب                | ثقافة الإتقان<br>أو الطريق إلى الإبداع                                                       |  |  |
| بحوث ودراسات |                             |                                                                                              |  |  |
| 15           | أ.د./ رياض نايل العاسمي     | دور التربية في تنمية الحكمة<br>في المنهج المدرسي                                             |  |  |
| 53           | د./ حسني إبراهيم عبد العظيم | الأبعاد الاجتماعية والرمزية للممارسات<br>الجسدية: تحليل سوسيولوجي لظــاهرة<br>ختــان الإنـاث |  |  |
| 113          | أ./ طيب العيادي             | الثقافة بين التأصيل<br>الأنثروبولوجي والتعاطي<br>السوسيولوجي لبناء المفهوم                   |  |  |
| 143          | أ.د./ محمد فرغل             | التصرف الأيديولوجي في<br>الترجمة: مصطلحاً ومفهوماً                                           |  |  |
| مقالات       |                             |                                                                                              |  |  |
| 171          | د./ علي الصالح مُـولَـى     | سُلطة التراث ومأزق الحداثة<br>(مقاربة تحليليّة نقديّة)                                       |  |  |
| 199          | أ./ محمد الإدريسي           | أزمة العلوم الاجتماعية<br>في العالم العربي: مقاربة نقدية                                     |  |  |

| مقالات               |                              |                                                                                             |  |  |
|----------------------|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 215                  | أ.د./ موسى فتاحين            | نحو آليات إبيستيمولوجية منطقية لتعزيز<br>المناهج التعليمية في العصر الرقمي                  |  |  |
| 227                  | د./ حنان كمال أبو سكين       | رؤية مقارنة في مشروعي الإصلاح والتنوير<br>لدى الكواكبي  والإمام محمد عبده                   |  |  |
| 253                  | د. علي أسعد وطفة             | التربية الأخلاقية في زمن اغترابي                                                            |  |  |
| مقالات مترجمة        |                              |                                                                                             |  |  |
| 283                  | ت – أ.د./ مختار مروفل        | ازدهار الروح الرأسمالية في<br>منظور ماكس فيبر                                               |  |  |
| مناهج بحث            |                              |                                                                                             |  |  |
| 299                  | أ./ عايش صباح                | الخطوات المنهجية لتصميم<br>الاستبيان                                                        |  |  |
|                      | في الكتب                     | قراءة                                                                                       |  |  |
| 333                  | أ.د. علي أسعد وطفة           | قراءة في كتاب التربية والحرية<br>تأليف : محمد بو بكري                                       |  |  |
| تقارير مؤتمرات علمية |                              |                                                                                             |  |  |
| 345                  | أ.د. جمال عل <i>ي</i> الهشان | مؤتمر كلية التربية بجامعة<br>المنوفية : التربية العربية في<br>العصر الرقمي- الفرص والتحديات |  |  |

الافتتاحية

### ثقافة الإتقان ...أو الطريق إلى الإبداع

### بقلم: الدكتور عمر نقيب

أستاذ في المدرسة العليا للأساتذة — بوزريعة الجزائر رئيس دائرة الدراسات التربوية والنفسية، في مركز الأصالة للدراسات والتدريب والنشر onakib@yahoo.com





## الافتتاحية

### ثقافة الإتقان...أو الطريق إلى الإبداع

#### بقلم: الدكتور عمر نقيب

قرأت في إحدى الجرائد العربية مقالا استوقفتني فيه عبارة جاءت على شكل سؤال من متعلّم أعقبه جواب من معلّمه وهو: "ألا ترى أنّ الناس في بلادي أذكياء لكنهم يفتقرون إلى ثقافة الإتقان؟ أجاب المعلم قائلاً: "لأن الذكاء هبة قد نولد بها، أما نزعة الإتقان في ثقافة نكتسها"1.

في البدء أحب أن أوضّح أنّ الثقافة منظومة من الأفكار والقيم والأشياء توجّه الإنسان على مستوى التفكير والنظر، والعمل والسلوك، وتضبط طرق أدائه لما يقوم به من واجبات، ولما يؤدّيه من مهام ولما ينجزه من مشاريع. وهذا الاعتبار،

1- ما وراء الحكايات "داء" الإتقان الذي نادراً ما يصيبنا ، سليهان عبد المنعم ، أكاديهي مصري ، الأمين العام لمؤسسة الفكر العربي ، جريدة الحياة ، العدد: 16869 بتاريخ ، 11 / 60 / 2009.

تصبح الثقافة بمثابة المناخ النفسي والاجتماعي (Psycho-SocialClimate) الذي تنمو فيه شخصية الفرد من خلال تمثله لمعاني هذه الثقافة بشكل مقصود حيناً، وغير مقصود حينا آخر، عبر التواصل اليومي مع مختلف مؤسسات المجتمع الثقافية والتربوية منها بشكل خاص.

كما أنّ الثقافة رؤية متميّزة للحياة، من حيث أنّ الحياة مشروع ورسالة. وإنّ الرؤية التي يتبنّاها الإنسان عن معنى الحياة، وعن الهدف من الحياة، وعن رسالته فيها، وعن سرّوجوده في التاريخ، هي التي تطبع مختلف نواحي حياته وألوان نشاطه الفردي والجماعي بطابع خاص يعكس صدق معاني هذه الرؤية ومقتضياتها العملية.

وإذا كان التحضّر هو فنّ الحياة مع الغير في جماعة لأداء رسالة مشتركة في التاريخ، فإنّه لن يكون الإنسان متحضّرا إلاّ إذا تعلّم فن ممارسة الحياة بشكل جميل مُتقَن ينبّئ بصحة الفهم ومنطقية النظر وجمال الذوق وسلامة التصرّف. وإنّ نقطة الانطلاق في بناء المجتمع المتحضّر أن يتعلّم الإنسان كيف يمارس الحياة وهو يتمثّل هذه المعانى وتلك الأبعاد.

وإذا كانت البيئة المتخلّفة هي التي صنعت الإنسان المتخلّف، فإنّ البيئة المتحضّرة هي التي تصنع الإنسان المتحضّر عبر المؤسسات التربوية للمجتمع التي تدرك أهمية هذه المسألة في مشروع بناء الإنسان. ومن ضمن هذه المؤسسات، الجامعات ومخابر البحث وإنتاج المعرفة التي ينبغي أن تكون بمثابة بيئة متحضّرة تتوفّر فيها شروط ثقافة التحضّر، ومن ثمة المناخ الذي تنمو فيه شخصية الإنسان وهو يستنشق من خلال ذلك معانى الحياة المتحضّرة؛ بل وفن ممارسة



الحياة بالشكل الذي يجعله كائنا متحضّرا متميّزا عن غيره من الناس، فضلا عن سائر المخلوقات.

إنّ نموذج الإنسان المتحضّر يستلزم نوعية تربوية عالية شعارها "التفوّق العلمي والترقي الأخلاقي". ولذلك، فإذا كنّا نتبنّى في هذه المجلة الرائدة فكرة "الإنسان المتحضّر" فإنّ الأصل الذي ينبغي أن نذكّر به وننطلق منه في تحقيق هذا الهدف هو السعي من أجل أن نرسّخ في ما ننتجه من أعمال علمية مختلفة، ثقافة الامتياز والتميّز في كل ما نقوم به من أعمال، وما نؤدّيه من واجبات، وما نحققه من إنجازات؛ بل وما نتعامل به من أخلاق.

ولعل من أهم ما يساعد على تحقيق كلّ ذلك إشاعة ثقافة الإتقان في إنجاز الأعمال. فالاتقان سمة أساسية في الشخصية الإيجابية، ومظهر من مظاهر التعبير عن قوّيها. وقد تفوّقت كثير من الأمم على غيرها بسبب تشبّها بهذا الخُلُق حتى جعلتْهُ شعارا في كل نواحي نشاطها اليومي.

فإتقانُ العملِ خُلُقٌ يمكن اكتسابه كما يمكن التعوّدُ عليه. وإذا كان الإحسانُ ذا أبعادٍ نفسيةٍ فإنّ الإتقانَ يتعلق بالأداء أي، بالمهارات التي تحدّد لنا الكيفية التي ينبغي أن ننجِزَها أعمالنا على الوجه المطلوب لتحقّقَ الغرضَ منها. فإذا كان هناك من يرى أنّ النقد أساس الإبداع، فإننا نرى من جهة أخرى أنّ الإتقان أس آخر من أسس الإبداع وطريق رئيس إلى التفوّق؛ فقد بلغ اهتمام الأمم المتقدمة بثقافة الإتقان حتى عدّها بعضُهم مسألة "حياة أو موت" نظرا للآثار التي تتربّب عن غيابها. غير أنّه إذا ما أمعنا النظر والتأمّل في تربية التخلّف والتبعية بشيء من

الموضوعية والعمق وجدناها قد اتّخذت بعدًا نفسيًا وتربويًا يشكِّل أخطر حالات التبعية الحضارية؛ حيث يعمل هذا النوع من التربية على تكوين نفسية الإنسان المتخلّف العاجز عن الفعل المنهجي المثمر. ذلك لأنّ عقدة التبعية سرعان ما تتحوّل إلى ذهنية تغمر تفكير الإنسان وسلوكاته، وتنعكس، من ثم، على كل ميادين الحياة، وتنشأ فيها ظواهر عديدة كالشكلية والتقليد واللامبالاة والتبذير وعدم الاكتراث بأداء الأعمال وفق قوانينها المنظّمة لها. فكثيرًا ما تظهر الأبعاد النفسية للتبعية في شكل ضياع للوعي الحضاري وضمور للجهد الجماعي المفضي إلى فقدان المجتمع لمبررات وجوده التاريخي إلى درجة استحالته إلى عالة على الأمم في أبسط متطلّبات حياته اليومية.

وفي هذا السياق، نرى أنّ التميز في البحث العلمي مؤشر أساس لتقدم الدول ورقيها بل وتفوّقها. ذلك لأنّ البحث العلمي لم يعد عند هؤلاء القوم سلّما للارتقاء أو ترفاً أكاديمياً تقوم به مؤسسات التعليم والتربية؛ بل أصبح شرطاً لا مفر منه لتحقيق الربادة الحضارية والمحافظة عليها.

من هنا، فإنّ أي عمل يقوم به الإنسان، والباحث بشكل خاص، لا يكفي ليكون عملاً متميّزاً أن يتوقّف عند حدود مجرّد الإنجاز؛ بل لابد أن يتجاوز ذلك ليصبح فعلاً جميلاً متقناً ذا معنى وذا مغزى لضمان معيار السمو الميّز للفعل البشري. كل ذلك لنسمُو بالعمل العلمي الذي نطمح إليه من خلال مجلتنا "نقد وتنوير" من مجرد الفعل إلى مرتبة الفعل الجميل المتقن الذي يؤهّل إنجازاتنا لترتقي إلى مستوى المنافسة على المستوى العالمي. ولا شك في أن الفرق واضح بين باحثين أحدهما أنجز بحثا والثاني أتقن الإنجاز بالمعاني التي ذكرنا. فالمربي، ليكونَ مربيّا



ناجحا لا يكفي أن يكون عنده ما يعطيه؛ بل ينبغي أن يكون حسنَ العطاء؛ كما أنّ الباحث أيضا وليكون باحثا لا يكفي أن ينجز عمله بل عليه أن يتجاوز ذلك إلى مستوى الفعل العلمي المتقن وفق المعايير التي تجعله عملا علميا في مستوى منافسة ما يُقدَّمُ في الدوائر العلمية العالمية المتميّزة ليصل بذلك إلى مستوى الإضافة العلمية النوعية والتميّز المعرفي الخلّق.

وإنه ليحدونا الأمل في أن تكون مجلتنا نقد وتنوير، في عددها الثالث، قد حققت ما نصبو إليه من إنجاز مفعم بالطاقة الإبداعية التي تتجلى في نوعية المقالات النقدية والأبحاث العلمية المتميّزة بجدتها وأصالتها؛ وإننا في هذا المقام نشكر كتّاب هذا العدد الذين أثروا المجلة بكتاباتهم الإبداعية إسهاماً في تطوير الثقافة النقدية في عالمنا العربي على امتداد الثقافة والتراب والإنسان، إذ لا يمكن أن نرتقي بجودة البحث العلمي دون أن نرتقي بمعايير الجودة التي ينبغي أن تستهدف رفع مستوى المهارات البحثية لدى المساهمين في إصدار هذه المجلة، بما يجعل إصداراتنا المتلاحقة ذات بعد عالمي شكلا ومضمونا.

## دور التربية في تنمية الحكمة في المنهج المدرسي

### أ.د/ رياض نايل العاسمي

أستاذ العلاج النفسي في قسم الإرشاد النفسي في كلية التربية بجامعة دمشق Reyadalaasemy@gmail.com





### دور التربية في تنمية الحكمة في المنهج المدرسي

بقلم: أ.د/ رياض نايل العاسمي

ملخص البحث بالإنكليزية:

## Role of Education In the development of wisdom in the school curriculum

This article focuses on the provision of a comprehensive vision for integrated education, and the possibility of using the wisdom concept explicit part of the curriculum in schools, and the benefits desired from it, and the problems that stand in the way of achieving such a goal, and hopes this trend in education for the recruitment of the educational process products in schools wisely, be off in the end the good and welfare of the individual and society.

الكلمات المفتاحية: الحكمة، التربية الحديثة، نماذج الحكمة، تدريس الحكمة في المدارس.

#### ملخص البحث بالعربية:

كثيراً ما نقراً في كتب التربية أن أهداف التربية تتجلى في بناء الإنسان المتكامل جسدياً وعقلياً وانفعالياً ووجدانياً. فهل تم ترجمة هذه الأهداف صراحة على نحو فعال في المنهج الدراسي؟ وهل التربية الحديثة فشلت في جعل التعليم قيمة وفضيلة بدلاً من كونها سلعة رائجة تركز على المعارف دون استثمارها بطريقة منتجة تعتمد على الحكمة، وتنعي قيم المتعلم الإيجابية؟ فقد نسمع من هنا وهناك العديد من المؤتمرات التي تركز على التعليم القائم على الأهداف، والتعليم القائم على المهارات أو التعلم القائم على المعاير...الخ، وكل هذه المؤتمرات حسب رأينا تركز على كيفية توصيل المعلومة للطالب والتمكن في وقت الامتحان فقط، دون الاهتمام بخصائص المتعلم وقيمة، واستثمارها في فهم الحياة والتعامل معها بحكمة. وبناء على ذلك، هل يمكن تضمين مناهج التعليم الحديث بعض الفضائل والقيم النبيلة، كالأمل والتفاؤل والسعادة والسلوك الإيثاري والعفو والحكمة؟ وهل يمكن للتربية الحديثة الانتقال من الحكمة الضمنية إلى الحكمة الصريحة فكراً وتطبيقاً؟ هذه الأسئلة هي غيض من فيض لكثير من التساؤلات التي يمكن أن تثار عند الحديث عن المناهج التربوية التي تدرس للطلبة في المدارس على اختلاف مراحلهم التعليمية والتي قد تسبب إشكالية تدرس للطلبة في المدارس على اختلاف مراحلهم التعليمية والتي قد تسبب إشكالية كبيرة على المستوى النظري والتطبيقي.

لذلك، يركز هذا المقال على تقديم رؤية شمولية للتربية المتكاملة، وإمكانية استخدام الحكمة بمفهومها الصريح ضمن مناهج التعليم في المدارس، والفوائد المرجوة من ذلك، والإشكاليات التي تقف حجر عثرة في طريق تحقيق مثل هذا الهدف، والأمال المعقودة على هذا التوجه في التعليم لتوظيف منتجات العملية التعليمية في المدارس بطريقة حكيمة، تكون ثمارها في نهاية المطاف الخير والرفاه للفرد والمجتمع.



#### مقدمة:

اهتمت العديد من مجتمعات العالم المتقدم بتطور المهارات المعرفية في المدارس، بحيث أصبحت هذه المهارات أكثر انتشاراً في مناهج التعليم، وهي مهارات يمكن قياسها عن طريق الأسس النفسية للذكاء. لكن واقع الأمر يقول إن هذه المعادلة خاطئة جملة وتفصيلاً من خلال اعتمادها على المعرفة فقط، دون الاهتمام بالجوانب الأخرى للمتعلم من جهة، وبإجراءات استثمارها في الحياة العملية من جهة أخرى. وفي هذا الصدد فقد أشار فلين (Flynn,1999) إلى أنه في الولايات المتحدة الأمريكية والعديد من دول العالم المتقدم سجلت معدلات الذكاء ارتفاعاً ملحوظاً بمقدار تسع نقاط في كل ثلاثين سنة، وهذه الزيادة مستمرة منذ عدة أجيال على الأقل. كما أن النظر في حجم الصراعات المهولة في العالم بين الأفراد وبين الدول بعضها مع بعضها الآخر يمكن أن تحل من خلال المعرفة فقط، وأنه ليس هناك سبباً للاعتقاد أن زيادة نسبة الذكاء قد تحسن علاقات الأفراد أو العلاقات بين الدول؛ فمهارات التحليل والتركيب تشكل أهمية مركزية بالنسبة إلى حاصل الذكاء، وله أهمية بالتأكيد للمدرسة والنجاح في الحياة، ورغم أهميته فإنه شرط لازم كلكنه غير كافي للعملية التعليمية بمنظورها الشمولي، لأن هناك من العوامل غير المعرفية ما هو لكنه غير كافي للعملية التعليمية بمنظورها الشمولي، لأن هناك من العوامل غير المعرفية ما هو لكنه غير كافي للعملية التعليمية بمنظورها الشمولي، لأن هناك من العوامل غير المعرفية ما هو

أكثر أهمية في هذا الجانب، ومنها الحكمة، أي الحكمة الصريحة Explicit Wisdom وليست الحكمة الضمنية implicit Wisdom التي تملك من القوة ما تساعد الأفراد والمتعلمين على تحديد الأهداف الواضحة لاتخاذ قرارات صائبة في مجال توظيف المعارف في الواقع

المعرفة ليست فقط ما تعرفه، ولكن كيف يمكنك استخدامها

الاجتماعي على أساس من المعرفة والخبرة والفهم وما إلى ذلك، على اعتبار أن الحكمة هي عملية دينامية تتجلى في الجوانب المعرفية والوجدانية والانعكاسية والتي تسعى لتطوير المصادر التحفيزية للفرد على نحو تفاعلي من خلال انعكاس الخبرة المتجددة على أرض الواقع، فليست أي الخبرة يمكن أن تؤدي إلى الحكمة، لكن استخدام الخبرة بطريقة تعكس المعرفة بإنتاج مفيد للفرد والمجتمع، تعكس الكثير من الرضا والسعادة في حياة تستحق أن تعاش.

فقد تم العثور على بناء منهجي للحكمة يساعد في التنمية البشرية المثلى كما أشارت إليه العديد من الأبحاث النفسية والتربوية في العقد الماضي. فالنظام التعليمي بالغ كثيراً في الحديث عن الذكاء والتفكير المنطقي، ولحسن الحظ بدأ التركيز على الذكاء الانفعالي(العاطفي) Intelligence. رغم الأهمية المعرفية لهذه المفاهيم في العلمية التربوية إلاّ أن الحكمة لا تقل أهمية عنها في علمية التعليم في المدارس، بحيث يمكن للطلبة أن يتعلموا الحكمة من خلال برامج ضمن سياق المنهج التعليمي، والذي يعتقد أن لها تأثيرا جديا على النمو العقلي والنفسي للطلبة علاوة على زيادة رفاهيتهم وتنمية مجتمعهم على نحو إيجابي(Kanwar,2014).

ويبدو من هذا، أن قوة الحكمة هي أكثر أهمية من المعرفة في حد ذاتها في المدرسة؛ وذلك للعديد من الأسباب التي تجعلها موضع اهتمام في المناهج المدرسية، وجزء من العملية التعليمية. فقد ذكر ستيرنبرغ (Sternberg, 2001) بعضاً من هذه الأسباب، والتي نجملها في الآتي:

أولاً- إن الهدف من التعليم ليس فقط نقل المعرفة، ولكن مساعدة الطلاب أيضاً على الاستخدام الحكيم للمعارف.

ثانياً- يتضمن الفكر التعليمي أحياناً في المناهج الدراسية الحكمة الضمنية وليس الحكمة الصريحة، حيث يتعلم الطالب على سبيل المثال من دروس التاريخ حوادث الماضي حتى لا يقع في الأخطاء مستقبلاً.

ثالثاً- إذا لم يدرك المعلمون في المدرسة أهمية تعليم الحكمة لطلابهم، فإن المؤسسة التعليمية ربما تستحق نصيباً من اللوم، إذا كان لديها ضمير حي لإعداد هؤلاء المعلمين لاتخاذ مثل هذه القرارات الخاطئة.

إن العقل البشري اليوم مطالب بممارسة صلاحيات مختلفة تماماً في السعي لتحقيق مبدأ التكامل بين التربية الحديثة للوصول على فهم أفضل الواقع، وذلك من خلال استثمار نقاط القوة الإيجابية لدى المتعلمين والتي من ضمنها وأرقاها الحكمة، باعتبارها حجر الأساس الذي توظف منتجات التعلم خدمة للعملية التعليمية في جانبها التطبيقي. فمهمة المعلم لا تنتهي عند تعليم الطلاب المعارف والمهارات، وإنما عليه أن يوظف هذه المعرفة بحكمة كي يستفيد منها الطالب للتمييز بين الخير والشر، والذي يقوده بالتالي إلى اتخاذ قرارات صائبة في حياته، وذلك من مبدأ مفاده أن البشر بمقدورهم الوصول إلى مصادر الحكمة والحقيقة. وبقول وايتهد



(Whitehead,2004) في هذا السياق: إن الحكمة هي الطريقة التي تعالج من خلالها المعرفة، كالآلة التي تفصل العسل الصافي عن شوائبه. بالرغم من أن المعرفة قد تكون في كثير من الأحيان مفيدة لإنتاج الحكمة لكن كما يقول المثل:" لا يمكنك أن تكون حكيماً دون أساس معرفي؛ لكنك قد تحصل على المعرفة ولكن تبقى في كثير من الأحيان عاربة من الحكمة".

إن أهمية المعرفة تكمن في استخدامها والتمكن منها بعمل منتج، والهدف من التعليم كله "هو إنتاج "الحكمة النشطة." علاوة على ذلك، فإن فكرة التعليم المتكامل ليست حول كيفية جعل شخص ذكياً أو مبدعاً في مجال من مجالات المعرفة فقط، لكن غايته جعل المتعلم جيداً ومتكاملاً وحكيماً في استثمار هذه المعرفة لغيره ولخير المجتمع. إن التعليم ليس إعطاء معرفة الناس فقط، ولكن لمساعدتهم أيضاً على ترجمة هذه المعرفة إلى الحكمة الحقيقية. وفي ضوء التعليم التكاملي الذي لا يقيم حواجز بين معارف المدرسة ومعارف المجتمع والحياة البشرية والمعرفة والخير. ويرى "فان" (Fan,2004) هناك سبب آخر مهم لماذا نحن بحاجة إلى إصلاح التعليم التقليدي والاتجاه إلى التعليم التكاملي على اعتبار أن الأنظمة التعليمية الحديثة - بما في ذلك كل الأنظمة التعليمية في الدول المتقدمة - قد فشلت في نواح كثيرة وسببت الكثير من المشكلات لمجتمعاتها. ويقول إيفانز (Evans,1998) في هذا الصدد: نعتقد أن العلم والتكنولوجيا يمكن أن تحل جميع مشكلات العالم عن طريق قوة المعرفة، ويستند النظام التعليمي الحديث على هذا الاعتقاد في كثير من الأحيان، حيث يركز على إعطاء الطلاب المعرفة وإعدادهم للعثور على وظائف، لكن التربية الحديثة حيث يركز على إعطاء البشري والقيم الروحية جنباً إلى جنب مع ترجمة المعرفة إلى الحكمة، وبالتالي فإن الهدف الرئيس من التعليم – فقد قيمته لكونه لا يتعامل مع الشخص ككل، وبذلك أصبح الطلاب مستقبلين سلبيين للمعرفة.

ويؤكد التعليم الحديث -حسب رأي وايتهد - الانفصال والاختلاف أكثر بكثير من التكامل والانسجام، حيث يتم فصل الطلاب إلى أجزاء بدلاً من النظر إليهم كأشخاص متكاملين ومتفردين. فالتخصصات مثل: اللغة والرياضيات والعلوم، تغذي أجزاء لكل طالب، والمدارس تقدم هذه التخصصات المختلفة للجوانب المتباينة للفرد، ولكنها أهملت وضع أجزاء مختلفة للطالب وجعلته في حالة انفصال بين شخصيته وتخصصه، وقد تتطور الأجزاء الفردية للطالب بشكل جيد للغاية، ولكن تنميته كشخص متكامل هو أمر مفقود. ويعتقد "وايتهيد" أن

هذا التشعب في التخصصات كان مأساة كبرى للإنسانية، وشكّل خطراً على مستقبل المجتمع. إن العالم يواجه خطر الاغتراب والانفصال؛ فالاغتراب يخلق عقبة ضخمة للناس والأمم والثقافات؛ لأن الناس سوف يصبحون عبيداً لتخصصاتهم المعرفية وبالتالي سنتم طمس أجزاء أخرى من شخصياتهم. ونتيجة لذلك، فإنهم بالكاد سوف يفهمون معنى الحياة، كما أنهم لا يفهمون بعضهم بعضاً. لذلك، فهناك فجوة كبيرة بين التعليم والحياة والمعرفة والحكمة، وهذه الفجوة في النظام التعليمي الحديث الذي يمارس في الغرب والشرق على حد سواء هي المسؤولة جزئياً عن إنتاج أشخاص غير متكاملين". كما أن هناك نتيجة سلبية أخرى لفشل النظام التعليمي غير المتكامل تتعلق بعدم وجود الإبداع الأصيل معرفياً وأخلاقياً في عالمنا المعاصر الذي قوض الإبداع المتكامل لتوظيف المعرفة لصالح خير البشربة". لقد كان الطلاب من جميع الأعمار يتحملون مآسى التعلم عن ظهر قلب، كما خنق المعلمين في السعى لتحقيق تراكم الحقائق، وأجبر آباء الأطفال للقضاء على العقل لساعات للسعى للحصول على علامة جيدة في الامتحانات المعرفية. فهدف الطلاب والمعلمين وأولياء الأمور النهائي من التعليم ( الحصول على درجات مرتفعة في الامتحانات قد تؤهلهم إلى الدخول إلى كليات القمة في الجامعة، كالطب والهندسة وغيرها ). هذه الأمثلة وغيرها من أسباب فشل النظام التعليمي الحديث لإنتاج المفكر العظيم الذي كان معروفاً جيداً في العالم خلال القرن الماضي، باعتباره نظاماً تعليمياً قائماً على الحفظ واسترجاع ما تعلموه الطلبة وكتابته على ورقة الامتحان قد أسهم على نحو واضح في قتل المواهب والقدرات الإبداعية الخلاقة عند الطلبة، وبالتالي فالنظام التعليمي القائم على المعارف والحقائق على المعارف دون الجوانب الأخرى من سمات الفرد الإيجابية سوف يفشل فشلاً ذربعاً في إنتاج ما يكفي من المفكرين والمبتكرين والعباقرة. لذا يجب أن يبدأ التعليم عن طريق إثارة المبادرة وتوضيح الهدف ووضع المسارات الفكرية في الاتجاه السليم لتحقيق ذلك، وهذه السلسلة من مسارات التفكير وقوة الإرادة، ووضوح الأهداف وترجمتها إلى إجراءات عملية وأخلاقية هي نتاج للحكمة النشطة. فالتعليم الجيد على وجه التحديد يجب أن يأخذ على محمل الجد الادعاء بأنه المعنى للصالح العام، ومعنى أيضاً في البحث عن الحقيقة والحكمة التي تكون في نهاية المطاف غايتنا النهائية. فالتعليم الذي لا يضعنا على طربق نهايتنا من خلال حياة الفضيلة وخدمة الصالح العام ليس بتعليم على الإطلاق، لأنه لا يؤدي إلى تحقيق الشخصية البشرية المتكاملة، ويمكن اعتباره سلعة وليس قيمة أو فضيلة.



#### الحكمة ومدلولها:

الحكمة Wisdom مفهوم قديم ومعقد، وقد أثار هذا المفهوم اهتمام الجنس البشري منذ فجر التاريخ. فالحكمة سمة عقلية تستحضر وتمزج الصور والمفاهيم النظرية المجردة التي تثار في وقت واحد للوصول إلى نداء خالد وشامل. ويمكن تعريف الحكمة بأنها القدرة على تجسيد التكامل الأمثل للفضيلة والمعرفة والعقل والعمل. وفي العصور القديمة اعتبرت الحكمة هدية من الله إلى الحكماء والعلماء ومعلمي النخبّة، وهي بعيدة المنال عن متناول الناس العاديين. وقد اختلف أرسطو مع هذا الرأي وقال: بأن الحكمة ليست حكراً على عدد قليل من الناس، لكنها جزء لا يتجزأ في القرارات والخيارات التي تصنف التجربة اليومية والتي تبدو عادية ودنيوية؛ إذ أشار إليها "بالحكمة العملية"، بينما استطاع سقراط Socrates تفسير الحكمة عن طريق فهمها وهذا يفترض أن الشخص الحكيم هو الشخص الذي يكون دقيقاً فيما يعرفه أو لا يعرفه من الأشياء. لذلك، ميّز بين الحكيم والعارف بالقول:" استمع لكلماتي، فأنت رجل حكيم، واعطني أذنك فإنك

لو أن الناس لم يتحدثوا إلا فيما يفهمونه فقط لبلغ السكوت حدا لا يطاق جورج برناردشو تعرف، الرجل يعرف ما يقوله لي، والحكيم هو الذي يستمع إليّ ما سوف أقوله له". لذلك، فالحكيم من وجهة نظر سقراط: التواضع في مواجهة الواقع، والمعرفة بوجود العديد من المعتقدات حول الحقيقية، والمعرفة الواسعة حول كيفية عيش الواقع. وكان أرسطو أول من قدّم تمييزاً واضحاً بين الحكمة النظرية (الصوفية) والحكمة العملية، باعتبار الحكمة الفضيلة السابقة التي تسعى إلى فهم

الواقع، والحكمة العملية هي نهاية المطاف لكل حكمة نظرية التي تسعى إلى إصدار أحكام سليمة توثر في سياق الحياة. لذلك يرى أن الحكمة النظرية هي استدعاء التناقض بين الفهم مقابل تراكم الحقائق المعرفية، في حين أن الحكمة العملية تسعى إلى حل التناقض بين الحكم السليم والحقيقة. بينما اعتبرها أفلاطون أحد الفضائل الأربعة (الحكمة، العدالة، الشجاعة، الاعتدال). أما الفلاسفة الرومان فقد أشاروا إلى الحكمة بن بالمعرفة، والفضائل، والمهارة، والعفة، وكان مثال البومة" الالالذي لا يزال يحمل الشعار الشعبي للحكمة، لما لها من قدرة على الإبصار في الظلام، واعتقدوا أن الحكمة أنها ولدت من دماغ جويبتر (المشتري). أما "ديكارت" Decarte في مطلع العصر

الحديث، والذي يعد أبا الفلسفة الحديثة، حيث يرى أن الحكمة تكمن في إجراءين اثنين: الشك والتفكير. والفرد الشكاك يجب أن يعزل نفسه عن العالم الخارجي للتأمل في تلك المسألة التي يشك فها، وعندما يفكر يجب عليه أن يكون على مسافة واحدة من معرفة الأشياء، وأن يكون الشك من خلال عملية التفكير باعتباره الطريقة الوحيدة لمعرفة اليقين. فقد عرّف الحكمة بأنها: "المعرفة الكاملة بجميع ما يمكن أن يعرف لتدبير الحياة وحفظ الصحة واختراع الصناعات". إذ يقول:" لا نقصد بالحكمة الحصافة فقط في الأعمال، بل أيضاً المعرفة الكاملة لكل الأشياء التي يستطيع الإنسان أن يعرفها سواء على صعيد أدب حياته ومسلكه، أو على صعيد حفظ صحته وابتكار كل الفنون". أما "بيركلي"Berkeley1 فيشير إلى أن الحكمة هي هبة من الله، لأن الأفكار التي يكونها الفرد، وهي من حيث المبدأ من الله. وقد عرّفها هيجل بقوله: "الحكمة هي أعلى المراتب التي يمكن أن يتوصل إليها، فبعد أن تكتمل المعرفة وبصل التاريخ إلى قمته تحصل الحكمة، وبالتالي فالحكيم أعلى شأناً من الفيلسوف. والحكمة هي المرحلة التالية والأخيرة بعد الفلسفة، إنها ذروة الذرا وغاية الغايات. والحقيقة، إنه ينبغي أن نميز بين الحكمة بمفهومها النظري وما يمكن أن نسميه: الفلسفة، والحكمة بمفهومها العملي وهي ما يطلق عليها الخبرة. و يعني هذا التمييز ببساطة أن الحكيم إذا ما كانت حكمته نظرية وعملية معاً فهو فيلسوف وحكيم معاً، واتسقت رؤيته النظرية مع سلوكه العملي، ولنا في سقراط الفيلسوف اليوناني مثلاً أعلى في ذلك المقام. أما إذا اقتصرت الحكمة على طول العمر وخبرة العمل دون الإدراك النظري واكتمال المعرفة النظرية فلا يمكن أن نقارن هذه الحكمة والخبرة بالفلسفة ونعتبرها أعلى شأناً منها! فمهما كانت الخبرة العملية المكتسبة ناجحة ونافعة فلا يمكن أن يقارن صاحها بحكمة الفيلسوف الذي درس وتأمل ووعي بعقله وأدرك طبيعة الأشياء. كما يرى "كانط" في كتابه "نقد العقل العملي" أن الحكمة تتعلق بقدرة العقل على إصدار أحكام تتعلق بالعالم الواقعي، وأن هناك ثلاثة مظاهر رئيسية تميز مسار الحكمة، وهي: سيادة العقل، والقرارات المستندة على المبادئ، والقواعد الكاملة.

وحين ننتقل لفحص تعريف الحكمة في التراث الغربي الحديث سنجد تعريفات متعددة، تشكل فيما بينها إطاراً تصوّريا للمفهوم. فحين نستقرئ التعريف القاموسي للحكمة في قاموس

1 - فيلسوف من فلاسفة عصر النهضة



"أوكسفورد"سنجده يُعرَّفها بأنها "القدرة على الحكم الصحيح في الأمور المتعلقة بالحياة، واختيار أنسب الوسائل لبلوغ الغايات المعتبرة لدى الإنسان(1890 , Birenn & Fisher , 1990) . أما قاموس "ويستر" (Webster,2007,173-183 في Webster,2007,173-183 في الحياة العملية فضلاً عن السعي إلى إسباغ معنى على الحياة والوجود الإنساني فيها". كما يشير" إدواردز" إلى أن الحكمة هي: الحكم الصائب فيما يتصل بأمور الحياة، والمعرفة الخبيرة بشؤونها، والتأمل في غاياتها، والتعرف عليها، ومراعاة الحدود البشرية، والقدرة على فهم الطبيعة البشرية، وتكون مصحوبة بمدى واسع من المعرفة، ورجاحة العقل، والاستبصار الإنساني النموذجي التي تتضمن الاستبصار، والمعرفة بالذات والعالم، وإصدار أحكام صائبة في الإنساني النموذجي التي تتضمن الاستبصار، والمعرفة بالذات والعالم، وإصدار أحكام صائبة في مسائل الحياة الصعبة. وتقدم صفاء الأعسر "تعريفاً للحكمة قوامه: " اتخاذ القرار الصائب، والالتزام بمسار صائب، وتعبر عن وجودها في كل ما يتخذه الإنسان من قرارات سواء عند التخطيط لحياته أو تنفيذ خططه أو مراجعة أحداث حياته (الأعسر، 2001).

ويقترح" بالتيس وزملاؤه (Baltes et al, 2000) "تعريفاً للحكمة يتضمن عناصر أخرى مهمة حين يشيرون إلى أنها "القدرة على فهم الطبيعة البشرية، والمعرفة الخبيرة بأساليب الحياة العملية، والاستبصار بالوسائل والغايات المؤدية للنجاح فيها ومنها: القدرة على الإنصات، والتقويم، وإسداء النصح، والقدرة المرتفعة على الحكم، والوعي بحدود المعرفة، ومعنى الحياة، وفهم العلاقة بين الجسم والعقل، والكون والله، وتوظيف تلك المعرفة لرفاهية الفرد والآخرين.

ويُعرِّف ستيرنبرغ (Sternberg,2005,191-262). الحكمة " بأنها التطبيق الضمني والصريح للمعرفة بوساطة القيم نحو تحقيق الصالح العام من خلال التوازن بين (أ) داخل الشخص نفسه، (ب) التعامل مع الآخرين، (ج) واهتمامات شخصية خارجية على أن تكون قصيرة أو لفترات طويلة، لتحقيق التوازن بين: أ-التكيف مع البيئة القائمة، ب- وتشكيل البيئات القائمة، ج- واختيار بيئات جديدة". ويؤكد ستيرنبرغ من هذا التعريف أن الحكمة تخدم اهتمامات الفرد الخاصة جنباً إلى جنب مع اهتمامات الصالح العام وهو ما يجعل اكتساب الحكمة ليس مسألة

شخصية فقط. كما يعتقد أن التعليم يجب أن يساعد الناس على فهم القيم وتنمية مهارات ما وراء المعرفة لتحقيق التوازن بين أنواع مختلفة من الاهتمامات لأجل الصالح العام.

كما أشار بالتس وسميث (Baltes &Smith,1990) وويلش (Welsch,2001) إلى أن تعريف الحكمة يتضمن العناصر التالية: المسائل الهامة والصعبة وعدم اليقين عن العالم، كما تمثل مستوا راقيا من المعرفة للحكم وتقديم المشورة. وتشكل معرفة استثنائية عميقة ومتوازنة، وتعاون متكامل بين الشخصية والعقل. كما تستخدم لتحقيق رفاهية الفرد والمجتمع.

وفي ضوء ما سبق ذكره من تعريفات للحكمة، فإن مفهوم الحكمة يتسم بالخصائص الآتية: أ. يعكس مستوى متميزا من الكفاءة الإنسانية والامتياز الشخصى.

ب. حالة عقلية، تتضمن التوازن بين الجوانب المعرفية والوجدانية والأخلاقية.

ج.الرغبة في توظيف المعرفة لرفاهية الفرد والآخرين.

د. معرفة ذات نظرة شاملة وعميقة ومتوازنة للأمور سواء تلك التي تتصل بالطبيعة البشرية، أو الأشياء، أوالأحداث.

ه. تنضج كدالة للعمر وطبيعة خبرات الفرد والرعاية التي يتلقاها من الآخرين.

و. تعكس القدرة على اتخاذ قرارات وإصدار أحكام على المواقف والأشخاص تتسم بالصواب النسبي.

ز. لا تكمن في ما يعرف الفرد فقط ولكن كيفية استخدام معرفته لإدارة شؤون حياته العملية بصورة فعالة.

ح. تنطوي على الالتزام بتوجه أخلاقي يحكم سلوك الفرد في الحياة.

#### نماذج الحكمة من المنظور النفسى:

بدأت الدراسة النفسية للحكمة في الازدهار في أواخر القرن العشرين، حيث يعتقد إريكسون Erikson أن الحكمة هي مرحلة متطورة للتنمية البشرية المثلى، بينما تحدث عنها ماسلو Maslow عنها بوصفها فضيلة تتسم بالأصالة وبالصحة النفسية لدى من يتصفون بها. بينما ترتبط الحكمة



عند فرانكل Frankl بإيجاد المعنى في الحياة (Seligman & Peterson,2004). أما سيلغمان وبتيرسون(Seligman & Peterson,2004) فقد اعتبراها شكلاً من أشكال الفضائل ونقاط القوة الإيجابية التي تمنح الإنسان القدرة على التعامل مع مواقف الحياة الضاغطة بصبر وثبات من هذا، فقد تحدث علماء النفس عن المضمون الذي يكمن خلف مفهوم الحكمة، حيث أشاروا إلى منهجين أو فرعين رئيسين، هما: النظريات الضمنية (Explicit Theories) التي تعد نتاجاً لرؤية العلماء الناس العاديين للحكمة، والنظريات الصريحة (Explicit Theories) التي تعد نتاجاً لرؤية العلماء حول هذا المفهوم القائم على التصميم والقياس التجريبي للحكمة. كما قدموا مجموعة من النماذج لتنمية الحكمة؛ كنموذج برلين، ونموذج التوازن، ونموذج الحكمة الناشئة. لذلك، سوف نتحدث عن ذلك بشيء من التفصيل لتوضيح الصورة الأساسية للحكمة، ثم التطرق إلى كيفية توظيف الحكمة في المنهج المدرسي.

#### أولاً ـ النظريات الضمنية: Implicit Theories

إن أول مجالات النظرية الضمنية للحكمة ارتباطها بالحدس السليم للناس العاديين حول الحكمة (أي وجهة النظر الشعبية). وتُعرّف الحكمة الجماعية Collective Wisdom من طرف الفلاسفة والكتاب والباحثين وغيرهم بعدد من الطرق، حيث يعتقد الكثيرون منهم أن الحكمة الجماعية تمثل مستوى من معرفة الحكمة التي لا يمكن الوصول إليها من خلال فرد واحد، ولكن يمكن الحصول عليها من خلال جماعة تملك الخبرة في الحياة، وهذه النظرية تعد شكلاً من أشكال الحكمة الضمنية التي لا تستند إلى منهجية علمية(Ainsworth,2010). فحين نسأل الناس كيف يصفون الشخص الحكيم، وبعد ذلك يتم استخدام الأساليب الإحصائية لكشف العناصر المشتركة استناداً على ردود الناس. وآية ذلك ما قام به كلايتون( Clayton,1976 ) بدراسة آراء العديد من الناس من مختلف الأعمار لوصف الشخص الحكيم، ونتيجة لذلك السؤال المفتوح جاءت النتائج عن صفات الشخص الحكيم كالآتي: (الخبرة، الحدس، الاستبطان، الفهم، الدماثة، التقمص العاطفي، الذكاء، السكينة، المعرفة، الفكاهة). وعلى نفس المنوال كشف هوليداي وتشاندلر (Babalary) خمسة عوامل يرى فيها الناس الحكمة لدى الحكيم:

الفهم الاستثنائي، والحكم السليم ومهارات الاتصال، والكفاءة العامة (الفضول، الذكاء، التفكير)، المهارات الشخصية المناسبة، والتوافق الاجتماعي.

وبشكل عام، أظهرت الدراسات الضمنية التي يتم عرضها للحكمة وجود المكونات الآتية:

1. المكون المعرفي: Cognitive component الذي يرتبط بامتلاك واستخدام المعرفة والخبرة.

2 المكون الوجداني: Affective component المتعلق بالمبادئ الأخلاقية.

3. المكون الانعكاسي: Reflective component المرتبط بالتصورات البين شخصية.

ونستنتج من ذلك، أن الأوصاف الضمنية للحكمة الشعبية هي نتاج للتاريخ الثقافي والتأثير الاجتماعي. وثمة قول مأثور يدلل على ذلك:" إن الذاكرة الثقافية هي أداة رئيسية للحكمة، ويأخذ الأفراد هذه الثقافة المنتجة لتحديد مفهوم الحكمة". وغالباً ما نرى أن الحكمة الضمنية متضمنة في الأنظمة التعليمية على نحو غير مباشر، وذلك للعديد من العوامل التي سيتم الإشارة إليها لاحقاً.

#### ثانياً ـ النظريات الصريحة Explicit Theories:

ركزّت النظريات الصريحة للحكمة على المظاهر السلوكية التي تتداخل مع النظريات المعرفية القديمة. فنظرية الشخصية لـ أريكسون (Erikson,1959) ونظرية النمو المعرفي لـ بياجيه (Piaget,1932) تؤكدان على تطبيق المعرفة العملية البراجماتية (Pragmatic) في السعي لتحقيق الأداء البشري الاستثنائي. في كتاب بياجيه عن "مرحلة التطور المعرفي" وصف أنواع مختلفة من التفكير الذي يحدث خلال مرحلة الطفولة والبلوغ، من حيث انتقال الأطفال من المرحلة الحسية إلى المرحلة قبل العملياتية، إلى مرحلة العمليات الملموسة، وهذه المراحل تبدأ منذ السنين الأولى وحتى السنة الثانية عشرة. ففي مرحلة العمليات الرسمية يطوّر الناس احتمالاتهم الاختبار الفرضيات المناسبة. ويرى ريجل (Riegel,1973) أن عمل بياجيه يّعدّ شكلاً من أشكال التفكير الوظيفي الجدلي الذي يسهم في تشكل الحكمة (الحجة المنطقية في السعي وراء معرفة الحقيقة أو الواقع) والمرتبطة بالتفكير التأملي للحكمة، وهذا يؤدي إلى تحقيق التوازن بين المعلومات والحقيقة التي تنمو في السياق التاريخي والثقافي. فالحكمة وفقاً لنظرية ستيرنبرج



Sternberg's Balance Theory تتضمن تشكيل الحكم عندما لا توجد مصالح أو اهتمامات تنافسية ترسم قراراً واضحاً، على سبيل المثال أسلوب الحكمة لحل الصراع.

واستناداً إلى نموذج البناء النفسي للتنمية البشرية الذي يسعى إلى شرح ماهية الحكمة، وكيف تتجلى في حياتنا. هناك نظريات ونماذج صريحة للحكمة، أبرزها:نظرية التوازن لا ستيرنبرج Sternberg's Balance Theory، ونموذج برلين للحكمة Sternberg's Balance Theory (الحكمة Baltes & Smith, 1990) والتي كخبرة)، وتمثل المجموعة الثانية النظريات النفسية صريحة (Baltes & Smith, 1990) والتي تشمل أربعة أبعاد:

- 1- المعرفة الاستثنائية أو التوقعية Exceptional knowledgeحول اكتساب الحكمة:
  - يفهم طبيعة الوجود الإنساني.
  - يحاول التعلم من الأخطاء حضارته.
  - 2- المعرفة الاستثنائيةExceptional knowledge حول استخدام الحكمة.
    - يعرف متى يعطى / حجب المشورة.
    - الشخص الذي طلب النصيحة لمشكلة ما.
    - 3. المعرفة الاستثنائية Exceptional knowledge حول النسق الحياة:
      - يعرف أن الأولوبات قد تتغير الحياة أثناء الحياة.
      - يميز الصراعات المحتملة بين مختلف المجالات الحياة.
- 4. الأداء الاستثنائي الشخصية والاجتماعي Exceptional Personality and Social والاجتماعي 4. Functioning
  - غير مستمع جيد.
  - هو شخص إنساني فوق العادة.

وتهدف هذه النظريات إلى التركيز على العبارات المعرفية والسلوكية للحكمة والعمليات التي تنطوي عليها في الانضمام للمعرفة مع السلوك. أما الهدف الرئيس لمثل هذه النظريات هو تطوير نماذج نظرية للحكمة تسمح للمنهج التجريبي في الحصول على بيانات كمية لتفعيل الحكمة في علاقتها بالمتغيرات الأخرى ذات الصلة، وكذلك لاشتقاق فرضيات يمكن اختبارها تجريبياً،على سبيل المثال، التنبؤ بأشكال التعبير السلوكي للحكمة.

إن النظريات الصريحة (التجريبية) للحكمة تتجاوز وصف الشخص العادي لخصائص الحكمة، لكن علم النفس لكونها تركز على السلوك الظاهري وأشكال التعبير العامة عن الحكمة، لكن علم النفس الضمني (التجريبي) للحكمة يشير إلى بناء نظرية محكمة حول الحكمة عن طريق التحقق التجريبي في مصطلحات قابلة للقياس الكمي وليس الكيفي (الضمنية)، وكذلك تبيان علاقة الحكمة بالمفاهيم الأخرى. وبالرغم من تداخل مفاهيم النظرية الضمنية مع النظرية الصريحة، فعلى سبيل المثال، المعلومات التي تقدمها النظرية الضمنية يمكن أن تكون إطار عمل لتقييم العمل النفسي الصريح. وعلى وجه التحديد، يمكن للمرء أن يتساءل هل يمكن للعمل السلوكي أن يوجه الحكمة بالاتجاه النفسي بحيث يتوافق مع البناء اللغوي الشعبي كانعكاس للمفاهيم التاريخية، والفلسفية، وعلم النفس الشعبي Folk psychology. وأهم النماذج النفسية التي فسرت الحكمة، هي الآتية:

#### 1- غوذج التوازن لستيرنبرغ: Sternberg's Balance

ترى هذه النظرية التي وضعها ستيرنبرغ والتي أسماها نظرية التوازن، حيث عرّف من خلالها الحكمة، بأنها تطبيق المعارف والقدرات الشخصية عن طريق القيم الأخلاقية الإيجابية، لتحقيق الصالح العام من خلال التوازن بين المصالح المتنافسة، والاستجابات على السياقات البيئية. وتعتمد فكرة العمليات الجدلية على أن الحكمة هي بمثابة توليفة أو توازن بين المنطق والإبداع لتحقيق الاستقرار والتغيير على حد سواء(Sternberg,1998).

ويرى ستيرنبرج أن الحكمة تعني التطبيق الضمني للمعرفة لإدراك الحقيقة أو الواقع، من خلال استخدام خمسة معايير تميز الحكمة:

أ. المعياران الأوليان يشيران إلى المعرفة الواقعية، والمعرفة الإجرائية(العملية)، ويستلزمان الخبرة والأداء، ووفقاً لربالتيس الذي يرى أن خبرة الناس تتطلب معرفة لماذا، أي معرفة المواضيع حول طبيعة الإنسان، والتنمية، والفروق الفردية، والعلاقات الاجتماعية، والقواعد، كما تتطلب كيف، أي وضع استراتيجيات للتعامل مع مشكلات الحياة، وتقديم المشورة لحل الصراعات، والتخطيط للتغلب على العقبات في حال فشلت الجهود لحل المشكلات. لذلك فالمعرفة الواقعية أو المسابقين، لماذا، وكيف؟



ب. تتضمن المعايير الثلاثة للحكمة (الحياة، النسبية، فترة الحياة)، وهذه المعايير تتطلب الذكاء العملي الكامن وراء المعرفة الضمنية، والمشار إليها في المخطط السابق، الوعي:القيم، استجابات التوازن في السياق البيئي، توازن المصالح والاهتمامات، التكيف، تحديد التشكيل، النظر إلى العلاقة الذاتية للشخص، والعلاقة مع الخارج، والصالح العام. (العاسمي، 2015،426).

#### 2 \_ غوذج برلين للحكمة: The Berlin Paradigm

الحكمة كالخبرة، ففي النماذج البراجماتية (العملياتية) الأساسية للحياة التي تسعى إلى منع سوء الفهم الممكن، وذلك بالرجوع إلى القياس من أجل إعطاء تصور واضح للحكمة باعتبارها بناء ثقافيا نظريا أكثر من كونها طريقة يمكن التحقق منها تجريبياً. ولهذا السبب، فإن التركيز على تمييز الحكمة والتي تُعرّف بأنها نظام خبرة معرفية ترتبط بشكل فعّال مع الحياة العملية، وتشمل معرفة معنى الحياة لدى الفرد وسلوكه الشخصي، ورفاهيته المرتبطة بخطط الحياة، وإدارة الحياة، والنظرة إلى الحياة.

#### وبناء على ذلك، هناك ثلاثة عوامل تعد القاعدة والأساس في علاقتها بالحكمة:

أ. العوامل الشخصية: وتشمل، الصحة النفسية، والأسلوب المعرفي، والإبداع، والانفتاح على الخبرة.

ب. العوامل الخاصة بكل الخبرات: خبرة الإرشاد في التعامل مع مسائل الحياة، والاستدلال، والتصرفات التحفيزية.

ج. السياقات التجريبية المساعدة: (العمر، التعليم، المهنة، والثقافة).

وتتطلب تنمية الحكمة توليفة واسعة من العوامل، وهي ليست المعارف المتعلقة بالخبرة فقط، ولكن المعرفة التي يمكن تطبيقها في جوانب الحياة العملية، كوسائل لتخطيط وإدارة وفهم الحياة الطيبة (Baltes&smith,1990).

#### 3- غوذج براون للحكمة Brown's Model

في هذا النموذج الذي قدّمه براون(Brown,2004a) تم تعريف الحكمة كنظام للمعرفة يتطلب ويعكس التكامل بين العقل والفضيلة، والطابع والفكر. ومن وجهة النظر هذه، فالحكمة هي نظام المعرفة لدى الخبير وكوظيفة براغماتية للحياة. وتشير "البراغماتية الأساسية للحياة" إلى المعرفة حول أبعاد مهمة وغير مؤكدة لمعنى الحياة والسلوك، مثل التخطيط للحياة، وإدارة الحياة، والنظر إلى الحياة. كما يرى أن الحكمة تثير أسئلة أساسية لمعنى وسير الحياة، على سبيل المثال، القضايا الصعبة والمهمة المتعلقة بتنظيم الحياة، وإدارة الحياة، والنظر إلى الحياة. (Shahsavarani,et al,2015) ويتم توجيه هذه المعايير في ثلاثة مجالات ذات الصلة بالعامل الشخصي: القدرات المعرفية الأساسية، والإبداع، وأساليب التفكير، والعوامل الشخصية، مثل الانفتاح على الخبرة، وقوة الأنا، وعوامل الخبرة المحددة (تجربة حياة الشخص، وتوفر الإرشاد أو الوصاية، والتدريب المهني)، وعوامل التيسير (التعليم والخبرة لفترات تاريخية معينة، والسياق الاجتماعي، وعمر الشخص الزمني).

كما أضاف براون بعض مكونات الحكمة، وهي: معرفة الذات، وفهم الآخرين، والقدرة على الحكم، وفهم الحياة، ومهارات الحياة، والرغبة والاستعداد للتعلم. وتعني معرفة الذات: -Self الحكم، وفهم الحياة، ومهارات الحياة، والرغبة والاستعداد للتعلم. وتعني معرفة الذات وضعفه، Knowledge معرفة الحكيم لذاته على نحو جيد، ويعرف اهتماماته، ونقاط قوته وضعفه وقيمه. والقدرة على التمييز بين المعرفة الذاتية من قبل الشخصية الأصيلة والثابتة في مجموعة متنوعة من السياقات، والوفاء الداخلي، والنجاح، والرضا فيما يخص أهدافه. ويصف فهم الآخرين: Understanding of Others بفهم الشخص العميق لمجموعة واسعة ومتنوعة من الناس في سياقات مختلفة، ومعرفة الحقيقية عن الآخرين (الانتباه والتعاطف)، والقدرة على إشراكهم والاستعداد لمساعدتهم، وامتلاك مهارات الاتصال المتقدمة التي تمكن الفرد من للتعبير عن أفكاره بطريقة هادفة للشخص الآخر.

ويشير الحكم: Judgment إلى أن هناك طرقا معرفية مختلفة للنظر في القضية عند اتخاذ القرارات الرئيسية بشأنها، والتي يجب على المرء أن يأخذ في الاعتبار التمييز بين الناس، والعالم الطبيعي، والمعارف والأفكار، والقدرة على النظر بعمق للمعاني والأسئلة في الحياة. وتتميز معرفة الحياة: Life Knowledge بالقدرة على فهم القضية المركزية، والعثور على طريقة واحدة، وفهم



الحقائق والمسائل المشكوك فيها عن الحياة. بينما تشمل مهارات الحياة: Life Skills القدرة على إدارة الشخص أدواره ومسؤولياته المتعددة في الحياة اليومية على نحو فعال. كما تعني الكفاءة العملية، والقدرة على فهم نظام وتوقع المشكلات، واستخدام الاستراتيجيات المناسبة للتعامل مع سياقات متعددة في الحياة.

#### 4- غوذج كارولين باسيت للحكمة:

طورّت كارولين باسيت Caroline Bassett نموذجاً للحكمة يمكن من خلاله تدريس الحكمةوالذي سوف نعرضه في فقرة لاحقة - حيث ترى أن الحكمة ينبغي أن تفهم على أنها عملية تنموية
وتعلم تحويلي يمكن أن يخلق "التحول البنائي العميق في المنطلقات الأساسية في الفكر والمشاعر
والأفعال... تحولاً في الوعي الذي يغيّر على نحو دراماتيكي طريقتنا في الحياة، ويصبح أداة رئيسية
لتعزيز نمو الحكمة. وهذا يتفق مع كرانتون (Cranton,1994)بأن التعلم التحويلي، هو "عملية
فحص واستجواب والتأكد من الصحة، ومراجعة التصورات". كما أنه نموذج لتنمية الشخصية
الاستثنائية اللازمة للحكمة من خلال التركيز على العمليات اللازمة لها وذلك من خلال الحكمة
الناشئة. ويشير مصطلح الحكمة الناشئة الماشئة الماشكير الناضج الذي يمكن تطبيقه في
أجزائه. وهذا يعني أن المستوى الأعلى من الحكمة يُظهر التفكير الناضج الذي يمكن تطبيقه في
ضوء نتائج إيجابية في حياة الناس وعلاقاتهم مع بعضهم، وكل ما يدعمه هذا النوع من التفكير
يعكس تحولاً من البسيط إلى المعقد.

إن الحكمة الناشئة تدرك المحيط الحيوي من وجهة نظر النظم الاجتماعية، حيث يسعى الناس إلى الإسهام في العمل من أجل صالح العام، وبالتالي المساعدة في فهم وحل مشكلات المجتمع، والعمل على تنمية قيمه الأخلاقية. مثل هذا التفكير يتطلب التعلم التحولي لتقييم الإدارة التربوية ضمن وسائل أخرى لتحقيق مجموعة معقدة من التفكير الجدلي، والذي يرتبط مع الآخرين من أجل الصالح العام بدلاً من الوقوف خارج المجتمع لتحقيق مكاسب شخصية (Kegan, 1994)

ويتفق هذا الرأي مع دين-دروموند (2007, Deane-Drummond) الذي يرى وجود جوانب جسدية وعقلية وعاطفية وأخلاقية لتعلم الحكمة، على اعتبار أن الحكمة تشير إلى التعلم المبني على الحكمة والذي ينبغي توجيهه نحو الصالح العام وتعزيز فضائل المواطن الفاعل والمسؤول مسؤولية كاملة عن أسرته والحياة العامة (2011). (Fraser, &Hyland-Russell. 2011).

#### مكونات الحكمة:

اقترح الباحثون مجموعة من المكونات يعتقدون أنها تشكّل فيما بينها لبّ مفهوم الحكمة، وإذا فحصنا تلك المكونات، وتعاملنا معها عقلياً بمنطق تحليل المكونات، سنجد أنها تتضمن ستة مكونات كبرى، هي الآتية:

أ. المعرفة الواسعة العميقة.

ب. الاستبصار بالذات.

ج. الفهم والضبط الوجداني.

د.التوازن.

ه. التوجه والالتزام الأخلاقي.

و.الإدارة الرشيدة لأمور الحياة.

وانطلاقا من هذه المبادئ يمكن وضع مخطط للحكمة، يتمثل في المعادلة الآتية:

الرغبة في التعلم +معرفة الذات والاستبصار بها +تحقيق الكفاءة الفكرية والجسدية والشخصية + القدرة على التحكم بالعواطف والانفعالات +الحكم الموضوعي+ الخبرات الحياتية + التواصل مع الآخرين +فهم الحياة ومهارات التعامل مع المواقف المختلفة+ تطوير أهداف الفرد وخططه ومصالحه والتزاماته الشخصية +توضيح المعتقدات الشخصية =الحكمة.



#### تطور الحكمة:

استطاع المنظرون والمهتمون بالنمو الإنساني مثل، بياجيه (Piaget,1932) ويونغ (Piaget,1932) وإريكسون (Erikson,1959) تقديم لبنّات أساسية للمنظرين في بناء الحكمة في القرن العشرين . كما ذكر سابقا. وقد تم تطوير عمل بياجيه إلى أبعد من العمليات الرسمية ليشمل العمليات الجدلية (Dialectical Operations)، كما أعطى عمل إريكسون ويونغ القرائن الجديثة حول كيف أن حل النزاع يؤدي إلى تعزيز الفطنة وبُعد النظر. وفي هذا الصدد، أكد إريكسون أن الحكمة يتم اكتسابها من خلال حل الأزمات اليومية، خاصة تلك التي تنطوي على سلامة من الجُناح (اضطراب الهوية الشخصية) واليأس. بينما أشار يونغ إلى أن الحكمة لم تثر قضية من قضايا الأسرة وإنما تتطور من خلال حل الصراعات النفسية المتعلقة بالتفرد عن وحدة الأسرة.

وأشار بالتيس ( 1993, Baltes) وستيرنبرغ (Sternberg, 1996) إلى أن بناء الحكمة يبنى على المعرفة، والمهارات المعرفية، وخصائص الشخصية التي نوقشت من قبل بياجيه، يونغ، إربكسون، وغيرهم، والتي تتطلب فهماً للثقافة والبيئة المحيطة. وعلاوة على ذلك، فإن الحكمة تتطور ببطء من خلال تعرض الحكيم لنموذج الدور. وافترض ستيرنبرغ بأن المعرفة بأسلوب التفكير الحكمي، والدافعية، والشخصية، والسياق البيئي أسبق من الحكمة. بينما يرى بالتس وستيرنبرغ Baltes أن الذكاء السائل، والإبداع، الانفتاح على الخبرة، والأفق النفسي، وخبرات الحياة العامة المنسجمة تنتج الحكمة.

من هذا، فإن الحكمة تنمو وتزدهر، مثل تعلم الناس التفكير بمرونة عند حل مشكلاتهم، وأن مثل هذه الحلول تعطي اعترافاً بقيمة الأفكار المعرفية وفقاً للمكان والثقافة، وبدورها بأن الإجابات عن الأسئلة تعتمد على العوامل السياقية وعلى تحقيق التوازن للعديد من الاهتمامات، بحيث يصبح الناس أكثر مرونة في تفكيرهم.

#### الجذور التاريخية لتدريس الحكمة:

ثمة وجهات نظر تاريخية ومعاصرة لتعليم أو تدريس الحكمة، ذلك المفهوم الذي يعني "كيفية العيش على نحو جيد". فهل يمكن أن تُدرّس الحكمة في المدارس؟ تشير المحاولات التاريخية المتعلقة بتعليم الحكمة إلى أن هناك بعض الأساليب قد تكون أكثر واقعية من غيرها أو أكثر ملاءمة لسياقات تعلم معينة. فعلى سبيل المثال، أشارت كتب الشرق القديم إلى أن الكتب المصرية القديمة ركزت على تقديم المشورة للجيل القادم حول كيفية العيش على نحو جيد من خلال تقديم النصائح العملية لكيفية التصرف مع العالم الاجتماعي، حيث يتم استخدامها كمصادر لاكتساب مهارات القراءة والكتابة (Assmann,1994). كما استخدمت المدارس الأشورية تعليم الحكمة بعنصر الخيال، حيث أعطت أهمية لدور البصيرة في ذلك بدلاً من حل المشكلات. أما أرسطو من خلال تعاليمه، فيرى أن الحكمة هي مسألة عملية أكثر من مجرد معرفة. بينما أشار فلاطون من خلال محاورته أشار إلى أن الحوارات أو الملخصات هدفها مساعدة الطلاب على حفظ تلك الحوارات ومن ثم محاكاتها لكيفية تعلم العيش بسلام. وفي الفترة الهلنستية ركز الفلاسفة على التمارين الروحية لتنمية الحكمة هي رعاية الذات، والحقيقة في نظره "هي ليس شيئا الطلابة. بينما يرى فلين(Flynn,2005) أن الحكمة هي رعاية الذات، والحقيقة في نظره "هي ليس شيئا واحدا، لكن الشيء الوحيد هو الوسيلة لإيجادها".

أما في العصر الحديث فقد تصدى العديد من العلماء لدراسة الحكمة والكشف عن آليات تعلمها. ويعد ستيرنيرغ Sternberg أول من درس الحكمة علمياً، حيث أشار إلى ضرورة تدريس الحكمة، وذلك من خلال نظريته" المنهج المتوازن للحكمة" Balanced Curriculum والتي أشار فيها إلى أن الحكمة يجب أن تكون عنصراً من المنهج الدراسي للطلبة، لأنها جزء مهم لازدهار الإنسان على المستوى الفردي والجماعي. كما يرى أن المعرفة بمفردها غير كافية لتعلم الحكمة، والتعليم ينبغي أن يشمل مهارات ذات الصلة بالحكمة، أي أنه معني بالمهارات المعرفية باعتبارها سوابق لتعلم الحكمة. أما مبادئ تدريس الحكمة من وجهة نظره فتقوم على المعلمين الذين يعطون مساحة للطلبة للتفكير في الذات، والمجتمع والاهتمامات الخاصة والعامة، وأن التزام المعلمين بهذه المبادئ سوف ينتج عنها تعلم جيد للحكمة (Guthrie 2013) .... كما يرى سترنبرغ أهمية للمعرفة الضمنية، ليس لأن المعرفة الصريحة هي غير مهمة، ولكن لأنه يعتقد أن المعرفة أهمية للمعرفة الضمنية، ليس لأن المعرفة الصريحة هي غير مهمة، ولكن لأنه يعتقد أن المعرفة



الضمنية من المحتمل أن تكون مصدراً أكبر للفروق الفردية مما هي عليه المعرفة الرسمية المعرفة كما قامت كاثري(Guthrie 2013) بدراسة الحكمة في صفوف المرحلة الإعدادية في المملكة المتحدة، وذلك من خلال استخدام منهج ستيرنبرغ في تعليم الحكمة، حيث توصلت إلى نتائج إيجابية لدى الطلبة من حيث الانفتاح على الخبرة، وتعلم مهارات الحياة، والصبر، الأدلة ما وراء المعرفة، وسلوك التفاوض مع الآخرين، وذلك من خلال تشجيع التفكير الجدلي والحواري.

### اكتساب الحكمة وتنميتها:

الحكمة ظاهرة متعددة الأوجه، فهناك عوامل كثيرة مسؤولة عنها، تكمن خلفها، وهي ذات طابع معرفي، ودافعي، واجتماعي، وديني. وقد اقترح ستيرنبرغ وآخرون(2009) أن تعزيز تنمية الحكمة تتم من خلال تعليم مهارات وطرائق التفكير حول مكونات الحكمة التي تعد جزءاً من المناهج التعليمية. وتشمل مثل هذه المناهج على سبيل المثال، القراءة الكلاسيكية لأدب الحكمة، وممارسة التفكير الجدلي، وتشجيع الطلاب على التفكير ومناقشة القيم الخاصة بهم. ويمكن أن يساعد هذا النموذج للحكمة على تحديد السوابق الحاسمة للحكمة التي يمكن أن تعزز الحياة في وقت مبكر جداً. على سبيل المثال، التعاطف، واليقظة العقلية Mindfulness قد تكونا اللبنات الأساسية المساهمة في تعزيز الصحة النفسية للأطفال في المرحلة المبكرة من حياتهم. كما أن المناخ الأسري القائم على قيم القبول والاحترام وعدم الأنانية، يشجع- في وقت لاحق- وجهات النظر الأخلاقية وقيمة التنوع والتباين في الآراء التي تساعد على التنظيم والتفكير المرن.

فمرحلة رياض الأطفال والمدرسة الابتدائية قد تكونا من العوامل التي تساعد الأطفال على التعليم المركز على إدراك الطفل لذاته وللآخرين والعالم. كذلك الأمر بالنسبة إلى المعالج الجيد؛ فمن خلال أسلوبه وحكمته، يمكن أن يساعد المتعالج أن ينظر إلى نفسه ومشكلته من زاوية مختلفة. فكلمات المعالج التي تنم عن دعم نفسي واجتماعي إضافة إلى فهم مشكلة المتعالج وعكسها إليه بطريقة تساعده على التأمل الذاتي بها، والتفكير بجوانها الإيجابية والسلبية، وبعد ذلك اتخاذ القرار السليم حول مواجهة مشكلاته بيقظة عقلية واضحة. ولا يتم كل هذا إلاً من خلال علاقة بين المعالج والمتعالج قائمة على التقبل والاحترام.

بالرغم من أن كثيراً من مكونات الحكمة ترتبط بمرحلة البلوغ في وقت لاحق، إلاّ أن بذورها تزرع

في مرحلة الطفولة. فالشيء الأكثر أهمية بالنسبة للوالدين القيام به لدعم تطوير الحكمة لدى أطفالهم، هو أخذ هذه الصفات وتمثلها في حياتهم الخاصة. وهذا يعني أخذ احتياجات الآخرين في الاعتبار، وكذلك احتياجاته، ويفعل ذلك صراحة من خلال تقاسم عمليات التفكير مع الأطفال والتي يمكن أن تتطور أيضاً على نطاق واسع لدى أفراد الأسرة. وهذا يعني، معاملة الآخرين بطريقة واحدة كما يرغب أن يعامل. فتربية الأطفال، إذن، لا تحتاج إلى رعاية فقط، لكنها تحتاج أيضاً إلى حكمة من حكيم لديه القدرة بما يكفي لاتخاذ القرارات التي من شأنها أن تؤدي إلى شعور بالوفاء والسعادة عبر فترة الحياة، وهذا هو التحدي الخطير الذي يواجهه جميع الآباء والأمهات علاوة على المعلمين.

وتنمية الحكمة هي أمر في غاية الأهمية، لأن الأحكام والقرارات الحكيمة يمكن أن تحسن من سلوكنا ونوعية حياتنا .ويمكن للمعرفة والحقيقة أن ترافق حكمة، لأن الناس في حاجة إلى معرفة استراتيجيات فكرية صحيحة لتقديم الأحكام المنطقية للطبيعة البشرية، بالرغم من أن المعرفة ضرورية للحكمة، فإنها ليست كافية لذلك؛ فمجرد وجود المعرفة لا يمكن استخدامها بحكمة على ضرورية للحكمة، فإنها ليست كافية لذلك؛ فمجرد وجود المعرفة لا يمكن استخدامها بحكمة على نحو سليم. ويرى يانغ (Yang,2011) أن ملاحظة التصرفات الحكيمة تميل إلى الظهور في اثنين على الأقل من سياق الحياة اليومية: في السياق التنموي، حيث إنها تتعامل مع قرارات الحياة ؛ وفي السياق الظرفي، تعمل في مواقف الحياة اليومية في حل المشاكل والأزمات. كلا النوعين مهمة لتنمية الحكمة. والتعليم يزيد من الناس المعرفة، ويحتمل أن يساعد على حل مشاكل الحياة، ويمكن للمعلمين أن يفعلوا المزيد لمساعدة الناس في هذا المجال. فهناك عدد من الطرق لتحسين الحكمة من خلال مساعدة المتعلمين التفكير في العلاقة بين التعلم والحياة؛ وتطبيق ما تعلمه الطلاب في مواقف الحياة المختلفة.

وفي ضوء الاستنتاجات التي أدلى بها بالتيس وآخرون (1999) أن هذا النوع من المعرفة يبدو الحكم النموذجي الحكمة في مرحلة البلوغ المبكر، وتلك التي أبلغ عنها بالتيس وشتاودينغر (2000 الحكم النموذجي الحكمة في مرحلة البلوغ المبكر، وتلك التي أبلغ عنها بالتيس وشتاودينغر (Baltes & Staudinger, أن الفترة الرئيسية لاكتساب المعرفة المتصلة بالحكمة في ما بين سن (25-15). ويبدو منطقياً دعم إدخال البرامج ذات الصلة بتنمية الحكمة في المناهج الدراسية، لأنها تحسن جودة حياتنا، بل هو وسيلة لتحقيق الرضا عن الحياة.

ورغم هذا الاهتمام بتدريس الحكمة في المدارس، إلا أن هناك معوقات تعيق تحقيق ذلك، منها: أولاً، إن الأنظمة التعليمة التقليدية من الصعب تغييرها، ومن الصعب إدخال مفاهيم



جديدة على المنهج الذي اعتادت عليه. وثانياً أن كثيراً من الناس لا يدركون قيمة التعليم إلا من خلال رفع درجات الاختبارات التقليدية، وتدريس الحكمة قد يتعارض مع رفع درجات الاختبارات التقليدية، وثالثاً، أن الحكمة أكثر صعوبة لتطوير نوع من التحصيل يمكن اختباره بسهولة عن طريق اختبارات متعددة الاختيار. ورابعاً، فالمعلمون في المدرسة الذين اكتسبوا النفوذ والسلطة لا يرغبون عادة في التخلي عن سلطتهم التقليدية في أثناء قيامهم بعملية التدريس النمطية، وتقديم نماذج حديثة في التدريس يمكن أن تضعف سلطتهم، وبالتالي، ليس هناك طريق سهل لتعلم الحكمة في المدارس كما يرون. ولم يكن هناك قط، وربما لن تكون كذلك أبداً. وأخيراً، فإن كثير من المعلمين ليس لديهم دراية وخبرة بتدريس الحكمة، وهذا يقلّل من فاعليتها فيما لو قام به معلمون قليلو الخبرة والكفاءة.

### الحكمة في المنهج المدرسي:

إن تطوير وتنمية الحكمة هو أمر مفيد لتحسين نوعية حياتنا والإجراءات التي تمكننا من معرفة الواقع. فالناس يحتاجون الاعتماد على المعرفة في تقديم الأحكام المعرفية للطبيعة البشرية، وظروف الحياة، والاستراتيجيات التي تنجح في ذلك أو التي تفشل. وبالرغم من أن المعرفة ضرورية للحكمة،

ماذا نتمنى لتحقيق أقصى قدر من التعليم لدينا ؟ هل هو مجرد الحصول على المعرفة ؟ أم الذكاء فقط؟ أم أنها الحكمة ؟

فإنها لا تكفي لذلك. فمجرد وجود المعرفة لدى الفرد لا تمكنه من توخي الحكمة على نحو سليم وبشكل عادل. فهناك العديد من الأفراد يعيشون حياة غير سعيدة، وبعضهم ليس لديهم قرارات صائبة في حياتهم. وبقترح فلايفبرج (Flyvberg,2011) أن الحكمة العملية تعد عنصراً أساسياً للممارسة والتخطيط والتصرف بحكمة في المواقف العملية، على اعتبار أن القوة التكنولوجية والمعرفة العلمية دون الحكمة العملية عقيمة، وهذا ما يوفر التوازن بين ما لدينا من إمكانيات والاستفادة منها في حياتنا العملية، لأن الحكمة في واقع الأمر هي فضيلة لضبط الذات، وتبني الفضائل الإيجابية التي تنير الفكر وتقدم استراتيجيات مهمة في التخطيط والممارسة. كما أن الحكمة هي معرفة غنية وواقعية وإجرائية (استراتيجية المعرفة) فيما يتعلق بسياق الحياة،

والمعرفة التي تعتبر نسبية للقيم وأهداف الحياة التي ترى عدم اليقين من الحياة. ويؤكد باسيت(9-6,5005,6-9) أنه إذا تم اكتساب الحكمة على نحو منتظم ومتكرر مع مرور الوقت، فإن كثيرا من الناس قد يصلون إلى المعرفة المتعلقة الحكمة وفصل الخطاب للوجود الإنساني. لذا، يجب على المدارس أن تفعل كل ما سبق لتعليم المعرفة الواقعية والإجرائية أو الاستراتيجية . وبالإضافة إلى ذلك، فإنها يمكن أن تشمل مناهجها النظر إلى الصورة الكبيرة للحياة، وتأكيدها على الطرق التي تستثمر أهدافها في الحياة، وعندما تكون القيم موجودة لدى الجميع فسيكون هناك تغييراً كبيراً في عملية التعليم في الاتجاه الإيجابي.

ومما لا شك فيه، إن كل جديد يثير شكوك الناس ويقاومونه بكل الطرق الممكنة، فهم يرفضون إدخال مفاهيم الحكمة الصريحة ضمن المنهج المدرسي جملة وتفصيلاً، ولديهم حججهم في ذلك:

أولاً – إن الحكمة مفهوم معقد وبعيد المنال، وبالتالي من الصعب تدريسه ضمن المنهج المدرسي.

ثانياً- فيما عدا استثناءات قليلة، فمن النادر أن نجد أحداً قادراً على تعليم الناس كيف يصبحوا حكماء، أو بشكل أكثر دقة، لم يتم توجيهم على نحو قصدي للقيام بهذه المهمة، ولا يوجد دليل عمل تدربوا عليه في الحياة الأكاديمية أو العامة.

ثالثاً – الحكمة عادة تأتي من الخبرة والنضج، وأنها تشمل المعرفة، وأن يكون الشخص على دراية كافية بالعديد من الموضوعات التي تحتاج إلى إطلاق أحكام دقيقة، وبالتالي، فليست المدارس والجامعات مطالبة بتخريج طلاب حكماء(Bassett,2005).

لكن المدافعون عن أهمية تدريس الحكمة العملية ضمن المناهج التعليمية فلهم حججهم أيضاً، ومنها:

أولاً- كما ذكرنا في وقت سابق أن المعرفة غير كافية لظهور الحكمة ولا تضمن الرضا أو السعادة. فالحكمة تبدو أفضل أداة لتحقيق هذه الأهداف التعليمية.

ثانياً- توفر الحكمة وسيلة، إذ تضع في اعتبارها القيم في مهمة إطلاق الأحكام. ويمكن للمرء آلاً يكون حكيماً إذا كان حكمه طائشاً أو متسرعاً (Langer,1991)



ثالثاً- تمثل الحكمة وسيلة لأخلاق فاضلة، وعالم متناغم. فالطغاة على سبيل المثال مثل أدولف هتلر أدولف وجوزيف ستالين، ربما كانوا على دراية جيدة بالتفكير النقدي على الأقل فيما يتعلق بحماية سلطتهم. وبالنظر إلى تعريف الحكمة، فإنه قد يكون من الصعب القول: إن هؤلاء القادة كانوا حكماء.

رابعاً- الطلاب الذين سوف يصبحون في وقت لاحق آباء وقادة، هم دائماً جزء من المجتمع الكبير، وبالتالي سوف يستفيدون من التعليم المنهجي للحكم على الأشياء بطريقة عادلة، وسوف يسعون إلى الدفاع عن مجتمعهم بطريقة عادلة(Ardlet,1997).

خامساً - فإذا حدث في المستقبل صراعات واضطرابات في مكان ما، فالطلاب على سبيل المثال عندئذ لا يحتاجون فقط إلى تذكر الحقائق والتفكير النقدي وحتى المحتوى الأخلاقي للموضوعات التي تعلموها، ولكن أيضاً هم بحاجة إلى التفكير حيال ذلك، على اعتبار أن الحكمة تعلّم الطلاب فهم الأشياء من وجهات نظر متنوعة عبر الزمان والمكان.

وهذه الأسباب وغيرها، تجعلنا نفكر جدياً في تعليم الطلاب ليس فقط الحقائق والتفكير الموضوعي عن محتوى المواضيع التي يتعلمونها، ولكن تعلم هؤلاء الطلاب التفكير بحكمة عن كل ذلك أيضاً. ولنا في رؤى الفلاسفة والمفكرين القدامى والمعاصرين أسوة حسنة في تعليم النشء مبادئ زراعة الحكمة لديهم وتنميتها من خلال ما تعلموه من حقائق ومعارف علمية، فعلى سبيل المثال يرى كيس (Case,2013) أن الفلسفة البوذية تركز على تعليم الحكمة وفقا لثلاثة مبادئ جوهرية وهي: تنمية البصيرة، والتأمل، واليقظة العقلية. ويرى ستيرنبرغ (2001) نحن نعلم الطلاب لأن يكونوا أذكياء وعلى دراية بالحقائق العلمية، لكن ليس من أجل كيفية استخدام ذكائهم ومعارفهم في حياتهم. ذلك، فالمدارس بحاجة إلى تعليم الحكمة لطلابها، ليس فقط لاستدعاء مستويات من التحليل والتركيب السطحي، بل لتساعدهم على استخدام ما تعلموه لأغراض جيدة.

#### كيف نعلم الحكمة؟

ركز التعليم الغربي منذ عقود على نقل المحتوى المعرفي وتطوير المهارات المعرفية لدى الطلاب، لذلك، فالمدارس تعزز الطالب الذكي ولكن ليس بالضرورة أن يكون من الطلاب الحكماء. لذا، نجدهم من مثيري الإعجاب لانجازاتهم الأكاديمية في المدرسة، بالرغم من سيرتهم الاجتماعية الفقيرة أثناء تعاملهم مع الآخرين. لكن الهدف المهم للتربويين هو مساعدة الطلاب على النجاح والتفوق في التحصيل العلمي، وحتى صانعي السياسية التعليمية يعتقدون أن المدارس يجب أن تشجع على النمو المعرفي الأخلاقي والذي يقود إلى حياة ناجحة تنطوي على القدرة في حل المشكلات الصعبة في الحياة اليومية. لكنه في واقع الأمر أن مشكلات الناس تختلف اعتماداً على بيئتهم وأنهم يحملون المسؤوليات، وأنهم بحاجة إلى الحكمة لاتخاذ القرار الصحيح. لذلك، يجب أن تساعد المدرسة على تعزيز مهارات التفكير الحكيم لدى الطلاب، ولكن كيف يمكن للمعلمين مساعدة الطلاب في تطوير كل ما يلزم من الأفكار الصريحة والضمنية لتعليم الحكمة؟

ويمكن تحقيق هذا الهدف في التدريس عن طريق تقديم الطلاب في سياقات تعليمية، حيث تمكن الطلاب من صياغة واضحة لماهية التفكير الحكيم. وبعبارة أخرى، تعليم الحكمة لا يمكن تحقيقه من خلال الأسلوب التعليمي للمعلومات "التلقين". بدلاً من ذلك، يحتاج الطلاب لخبرات نشطة في مختلف الجوانب المعرفية والوجدانية التي تكمن وراء اتخاذ قرار حكيم وبعبارة أخرى، يمكن للمدرسين توفير طرائق مناسبة لتدريس الحكمة ومساعدة الطلاب على تنمية تلك المفاهيم وتمثلها

# وقد وضعت باسبت (Bassett,2005)تصوراً لتدريس الحكمة للطلاب والذي يتضمن الآتي:

جعل الطلاب يناقشون الكتب / المواد/ القصص التي تنطوي على أساس المنطق الديالكتيكي: التفكير الجدلي الذي ينطوي على القدرة على رؤية قضايا تشكل وجهات نظر متعددة. والغرض من هذا، هو تسهيل خمس وظائف لحل مشكلات الحياة لدى المرء الخاصة، وتقديم المشورة الآخرين، وإدارة المؤسسات الاجتماعية والرؤية إلى الحياة، والتأمل الروحي. أما طرق تحقيق ذلك، فهى:

أ- الاعتراف باحتياجات وأولوبات كل فرد وتمييزها عن غيرها من الاحتياجات في حين تقديم المشورة



لهم.

- → الأخذ في الاعتبار سياق القصة ومستوى النضج، والفروق النمائية والخلفية الثقافية والظروف والفرص المتاحة للشخص في القصة قبل الخروج بأي استنتاج.
- ₹. التفاعلات التعاونية والتعاطف مع الآخرين التي لا تنطوي على تقديم أو قمع مشاعر، ولا تنطوي على الإكراه أو تصعيد الصراع.
- 4- تشجيع التفاعل مع المعلمين ينطوي على رواية القصص غير المنطقية (الحمقاء). والأساس المنطقي: هو تعريف الطالب ما هي الحكمة التي يجب علينا الالتزام بها قولاً وعملاً، وتعريفه كذلك بالتصرف الأحمق. الغرض من جعل الطلاب على علم واقعي بالمعتقدات غير العقلانية. أما طرق تحقيق ذلك، فهى:
- أ- تحديد سبل التفكير والتصرف الأحمق في الروايات ومناقشتها بين الزملاء والمعلمين دون أي خعل.
  - →- تحديد اللحظات عندما يكون الفرد لديه تفاؤل غير واقعى.
- **3-** التفكير في القرارات الحمقاء التي تم اتخاذها في الماضي، ومناقشة كيفية اتخاذ القرارات بطريقة أفضل.
- ٤- وبصرف النظر عن القرارات الحمقاء (المعرفية)، مواصلة مناقشة تقديم العواطف الحمقاء، مثل: عدم وجود تنظيم انفعالي، والعداء لهذه الانفعالات الأخرى التي لها عواقب سيئة على الفرد نفسه فضلا عن الآخرين.
- ■- غرس فن اكتشاف المشكلة والانفتاح على تغيير. والغرض من ذلك أن يصبح الطالب يملك القدرة الجيدة في طرح الأسئلة ذات الصلة بمسائل مهمة في الحياة.

### ويتم تحقيق ذلك من خلال:

- الانفتاح على التغيير، فالحكمة تنشأ عندما يكون الفرد على استعداد لقبول وتعلم الخبرات الجديدة التي تتحداه في معتقداته وافتراضاته (Arlin, 1990).
- تعليم الطلاب أن يكونوا منفتحين لطرح الأسئلة التي تشمل وجهات نظر متعددة .هذه العملية قد تمكنهم من الخروج من القوالب العقلية النمطية في التفكير، السعي لإيجاد حل للمشكلة

وليس طرح أسئلة أكثر عمقاً. والاستجواب الأبعد من ذلك والأعمق هو ممارسة جيدة للغاية لتوسيع نطاق العقل لدى الطلاب.

- تدريب الطلاب على مواقف الحياة التي تدعو إلى صناعة القرار المنطقي: حالات معينة في الحياة لا يسمح الوقت بالتأمل العميق والحكم الانعكامي في مثل هذا النوع من الحالات، فإنه من الحكمة بالنسبة للفرد أن يتعلم كيفية التعامل بنشاط مع الأحداث الخارجية دون حماقة.

ويبدو من هذا، أن تعليم الطلاب كيفية التعامل مع الأحداث السلبية هي سمة إيجابية والتي تؤدي في النهاية إلى النمو النفسي للطلاب فضلاً عن ظهور التجاوز الطبيعي للذات. فمن الحكمة أن يكون الطالب مستعداً دائماً لعدم اليقين والممارسة الذهنية على أساس منتظم بحيث يمكنه الحصول على رؤبة واستبصار بكيفية التعامل مع أحداث الحياة.

### المبادئ العامة لتدريس الحكمة:

io

تستند مبادئ تدريس الحكمة على نظرية التوازن لستيرنبرج والتي تشكل صلب عملية تنمية الحكمة في الفصول الدراسية. وتقوم الفكرة الأساسية لتدريس الحكمة على مبدأ مفاده: إن تعليم الأطفال ليس قائماً على التفكير، بدلاً من ذلك كيف يفكرون، ولكن لا يوجد مكان، ولا يوجد شخص لديه المعرفة بالحكمة لتعليم

الأشياء من وجهات نظر متنوعة عبر الزمان والمكان .

الحكمة تعلم الطلاب فهم

الأطفال المعتقدات، أو الأيديولوجيات العقائدية. فكثير من مبادئ تدريس الحكمة يمكن تطبيقها في الفصول الدراسية حتى تصبح خصائص ومخرجات تعليم جيدة. وأهم هذه المبادئ:

1. مساعدة الطلاب على استكشاف أن فكرة القدرات والإنجازات التقليدية ليست كافية لتلبية مطالب الحياة. فكثير من الناس يصبحون محاصرين في حياتهم، وبالرغم من شعورهم بالنجاح التقليدي، حيث يشعرون أن الحياة تفتقر إلى الوفاء. والوفاء بدوره ليس بديلاً للنجاح، ولكن بدلاً من ذلك، فهو جانب مهم من جوانب الحياة بالنسبة لمعظم الناس ليتجاوزوا الترقيات والحصول على المال وغير ذلك.



- 2. شرح كيفية أن الحكمة هي أمر بالغ الأهمية لتلبية مطالب الحياة. فعلى المدى الطويل، استفاد الناس من قرارات الحكمة لتحسين أوضاعهم وتفاعلاتهم الاجتماعية.
- 3. تعليم الطلاب فائدة الربط بين ارتفاع المد الذي يرفع السفن، وموجة انحساره التي يمكن أن تغرق فها.
- 4. دور نموذج الحكمة، لأن ما عليك عمله هو أكثر أهمية مما تقوله. فالحكمة هي العمل الذي يعتمد على الإجراءات الحكيمة التي يجب أن تظهر على السطح.
- 5. الطلب من الطلاب قراءة الأحكام والقرارات الحكيمة بحيث تجعلهم يفهمون كل هذه الوسائل للحكم وصنع القرار.
- 6. مساعدة الطلاب على تعلم كيفية التعرف على مصالحهم الخاصة ومصالح الأشخاص الآخرين، ومصالح المؤسسات الاجتماعية، والسعي إلى وضع استراتيجية للتوازن بين هذه المصالح.
- 7. تعليم الطلاب أن "الوسائل" ليست الغاية في الحصول على مصالح الفرد، لكنها ليست النهاية الحتمية لذلك.
- 8. مساعدة الطلاب على تعلم أدوار التكيف، والتشكيل، والاختيار، وكيفية تحقيق التوازن بين هذه المفاهيم. فالحكمة تعتمد على الاختيار بين مصالح الشخص ومتطلبات البيئة.
  - 9. تشجيع الطلاب على تكوين النقد البناء الذي له قيمة خاصة في تفكيرهم.
- 10. تشجيع الطلاب على التفكير الجدلي، بحيث إن التحقق من هذه الأسئلة والإجابة عليها قد ينمو وبتطور مع مرور الوقت.
- 11- إظهار للطلاب أهمية التفكير الحواري Dialogical Thinkingبحيث يصبحون على دراية كافية بفهم الأفكار والمصالح من وجهات نظر مختلفة.
- 12. تعليم الطلاب البحث عن، وثم محاولة للوصول إلى رؤية جيدة ومقبولة لدى كل طالب من الطلاب.

- 13. تشجيع الطلاب على تعزيز الحكمة.
- 14. تعليم الطلاب رصد الأحداث المهمة في حياتهم، والعمليات الفكرية الخاصة بهم حول هذه الأحداث. وتبدأ الطريقة في التعليم، كيف نتعرف على مصالح الآخرين، ومن ثم التصدي للمصالح الذاتية.
- 15. مساعدة الطلاب على فهم أهمية التحصين النفسي ضد ضغوط الذاتية غير المتوازنة مع مصالح الآخرين.

### الإجراءات التي يجب اتباعها في تدريس الحكمة:

هناك عدة إجراءات يمكن أن يتبعها المعلم في التدريس الحكم، منها:

**أُولاً-** أن يقرأ الطلاب الأعمال الكلاسيكية في الأدب والفلسفة لمعرفة التأمل وانعكاساته في حكمة الحكماء.

ثانياً- أن يشارك الطلاب في مناقشة المشاريع، والمقالات وتشجيعهم على مناقشة الدروس التي تعلموها من هذه الأعمال، وكيفية تطبيق ما تعلموه في الدرس في حياتهم وحياة الآخرين.. وهنا سوف يتم التركيز على تطوير التفكير الحواري والجدلي. ويتضمن التفكير الحواري فهم المشكلات من وجهات نظر متعددة، وفهم كيفية إدراك الآخرين لها بطريقة مختلفة تماماً. كما تشمل فهم المفكار والنماذج التي يمكن بموجها أن تحدث والحفاظ علها، ليس من الماضي إلى الحاضر، ولكن من الحاضر إلى المستقبل.

**ثالثاً-** لا يحتاج الطلاب إلى دراسة "الحقيقة" Truth فقط كما نعرفها، بل دراسة القيم. كما لا يكون التركيز على قيمة الفكرة وتغذيتها بالأفكار، بل تشجيع الطلاب على تأمل وتطوير قيمهم الخاصة وعكسها بطريقة موضوعية.

رابعاً: وضع هذه التعليمات لزيادة التركيز على التفكير الناقد، وعملية الإبداع والتي يمكن أن تنتهي إلى غايات محمودة في تفكير الفرد والآخرين أيضاً. كل هذه الأنواع من التفكير لها قيمتها، وليست التفكير النقدى فقط.



### ويوجد سببان في حالة التفكير الناقد:

أ. الآثار الإيجابية المرتبطة بشروط الحكمة المتعلقة بمناهج الدراسة العادية نشأت من منهج الحكمة وليس بالتحديد من تنفيذ منهج دراسي جيد.

<u>ب.</u> إن المناهج الجيدة التي تنطوي على التفكير النقدي سواء ركزت بشكل واضح على الحكمة أم لا، فمن المحتمل أن تزيد من مهارات الحكمة ذات الصلة.

خامساً- تشجيع الطلاب على التفكير حول كيفية استخدام أي موضوع علمي لغايات أفضل. وينبغي التذكير هنا، بأن المعلم قدوة، والقدوة يجب أن يكون حكيماً، وعلى المعلم أن يعتمد المنهج السقراطي في التدريس، ويدعو طلابه للقيام بدور أكثر نشاطاً في بناء التعلم من وجهة نظرهم الخاصة ومن وجهة نظر الآخرين.

### البرامج ذات الصلة بتطوير الحكمة عند الطلاب:

تدريس الحكمة ليس غايته هو تعزز مهارات التفكير الخاصة بالطلاب والقدرة على التفكير الانعكامي والجدلي فقط، وإنما مساعدة المعلمين على تطوير وحدات منهج أكثر تكاملاً. فالوحدة الدراسية المتكاملة مفيدة لأنها تساعد الطلاب على رؤية صورة واضحة وفهم كيفية ارتباط الأدب بالتاريخ، وكيف هي جزء لا يتجزأ من الاكتشافات العلمية والحقائق في وقت ومكان معين (التاريخ)، وكيف ترتبط العلوم الاجتماعية بالسياسة والتاريخ والجغرافيا، وكيفية يتأثر الاقتصاد المعتقدات الفلسفية والسياسية فضلاً عن المناخ والجغرافيا، أو كيف أن اللغة الأجنبية هي جزء لا يتجزأ من الثقافة... وهذا يحتاج إلى مزيد من التكامل للطلاب لاكتساب فهم كامل ومعقد للموضوع.

البرنامج الأول: الفلسفة للأطفال، ويستخدم هذا البرنامج مجموعة من الروايات لتطوير مهارات التفكير التحليلي لدى الأطفال، مثل قراءة الروايات للأطفال، ثم تعلم تقييم المعلومات الواردة في هذه الروايات، وإصدار الأحكام حول السمات والفضائل العامة في الروايات، وأنواع الخيارات التي ينبغي أن يطبقوها في حياتهم: يؤكد هذا البرنامج على التفكير الحواري، أو رؤية المشكلات من بين مجموعة متنوعة من وجهات النظر.

البرنامج الثالث: يركز هذا البرنامج على فهم "المعرفة حسب التصميم"، وبعبارة أخرى، كيف يمكن تصميم المعرفة واستخدامها في حل المشكلات في العالم، مثل مهارات التفكير. فقد يتطلب كثير من التفكير الحكيم والناقد لحلها، ولكن ضمن إطار من القيم الأخلاقية. فعلى سبيل المثال قد نقول عن شخص ما بأنه ذو سلوك اجتماعي ذكي، لكن ما حقيقة هذا السلوك في وجود مجموعة من القيم لتقييمه في الإطار الاجتماعي الثقافي، على اعتبار أن القيم هي قيمة وسيطة بين السلوك والحكمة، ومن هذا فقد ننظر إلى الحكمة كمفهوم أخلاقي ودلالة من دلائل التفكير الأخلاقي، لأنها تسعى إلى الاهتمام بالذات والآخرين. أي التوازن بين المصالح الشخصية الذاتية، والمصالح العلائقية مع الآخرين، وتتجاوز الاختبارات العملية بالرغم من ضرورتها في عملية الموازنة بين المصالح الفردية ومصالح الآخرين. (Lannarone, 2008).

البرنامج الرابع: جلسات أسبوعية لتطوير دليل للمناهج الدراسية للمعلمين للتشاور حول كيفية استخدام الحكمة في الإعداد والتدريس. وهذا الدليل بُني لمساعدة المعلمين على بناء اختبارات عملية للمدرسة حول الحكمة، مثل الحماقة والحكمة من خلال تحليل نصوص أدبية وتاريخية، والقرارات المتعلقة باستخدام مهارات ومعايير التفكير حول تكاليف التلوث في العالم، وتطوير مهارات التفكير الجدلي، والمناقشات الجماعية، والأفكار عن النمذجة. إضافة إلى حضور 20 ساعة للتنمية المهنية حول تعليمات البرنامج الموجودة في الكتيب، و(10) ساعات إضافة للتدريب على تطبيق البرنامج وتلقي الملاحظات منهم حول بعض الإشكاليات. ويتم تقييم البرنامج بعد تطبيقه من خلال المعايير التالية: آراء المعلمين، آراء الطلاب، نتائج الطلاب الأكاديمية على مقياس الحكمة، إضافة إلى المعايير التي وضعها ستيرنبرج لتعليم للحكمة(Sternberg, 1998). كما قدم ستيرنبرغ(2005) دليلاً عملياً لتعليم الطلاب مهارات التفكير الحكيم الذي يتضمن استراتيجيات التعليم والتعلم القائمة على تنمية الذكاء والإبداع، والحكمة. حيث يقدم الدليل لحة عامة عن الحكمة العالمية والذي يساعد المعلمين على تشجيع طلابهم التعلم الفعال وحل المشكلات وتعزيز الذاكرة، والمهارات الإبداعية من خلال عرض أمثلة من مناهج اللغة، والتابوة. والفنون والعلوم والرباضيات، وهذا الدليل قد يكون مناسباً لطلاب المرحلة الابتدائية وحتى الثانوية.



### خاتمة:

وختاماً، لا يسعنا سوى الاتفاق مع " بالتبس وستودينجر " في قولهما بأن الحياة دون نظرة شاملة توجه الفرد عبر دروبها ستصبح أقل جودةً ونفعاً، وأن إضافة الحكمة في مجال عملية التعليم يعدّ تحدّياً يستحق التقدير، نظراً لما يترتب على إحكامه من مزايا للفرد، والثقافة ككل، في تأخذ بيدهما نحو الامتياز والارتقاء، ولا نقول: إن الحكمة شيء نادر، كاليوتوبيا كما يقول "سبينوزا "صعبة المنال، ولكننا نقول: إنه يمكن توجيه جهود الناس بحكمة في الاتجاه الصحيح ليصبحوا أفضل مما هم عليه. فمن الأحسن لنا أن نسير ببطء عبر المسار الصائب من أن نسير مسرعين في الاتجاه الخطأ (Baltes & Staudinger, 2000) ؛ لذا، فإنه يؤمل القيام بمزيد من البحوث في هذا المجال الواعد على نحو تنمية الحكمة لتصبح واقعاً ملموساً وليس مجرد طموحات مفرطة في التفاؤل. وإذا كانت هذه الحكمة بشكلها النفسي والقيمي كما أشرنا إليها، فهل بمقدورنا نضع برامج تربوبة وتعليمية وتدربيية في مدارسنا وجامعاتنا أسوة بالدول المتقدمة التي لا تملك مقومات الحكمة بمنظورها الشامل كما وردت في تراثنا على مساعدة طلابنا وأبناء مجتمعنا بأن يكونوا حكماء مع أنفسهم وغيرهم أثناء تفاعلاتهم اليومية واتخاذ قرارات صائبة لحل الكثير من مشكلاتنا المستعصية، على اعتبار أن هذه السمات إذا ما أمتلكها الفرد والمجتمع معاً، فإنهم سوف يحققون أهدافاً نبيلة، وهذا باعتقادنا تحول تربوي وأخلاقي يساعد المجتمع إلى الانتقال إلى عملية تغير حقيقي على المستوى الفردي والاجتماعي، وبذلك نكون قد جعلنا من مجتمعاتنا مجتمعات حكيمة، متبصرة بنفسها وقضاياها من دون تدخل الآخرين في رسم أهداف حياتنا الشخصية.

لذلك، فنحن بحاجة إلى قيمة لا تتمثل في كيفية استخدام القدرات المعرفية الفردية لتحقيق أقصى قدر من التحصيل فقط بل بكيفية استخدام القدرات الفردية في تحقيق أقصى قدر من التحصيل لدى الآخرين كذلك. لذلك فإن الشروع في استخدام الحكمة الصريحة في المناهج الدراسية ضمن المنهج التكاملي في التعليم يساعد على تنمية وتعزيز الحكمة لدى الطلاب، وذلك من خلال تزويد المعلمين بإطار مفاهيمي للنظر في كيفية تأثير الطبيعة التكاملية في الخبرة التعليمية. وباختصار يمكن القول: إن قدرتنا على مساعدة طلابنا لأن يصبحوا أكثر حكمة، هو

أهم شيء يمكننا القيام به، لأن هذا قد يساعدهم على اتخاذ قرارات أفضل حول حياتهم عندما يغادرون المدرسة، وبهذه المساعدة سوف يصبحون أكثر فهماً للعالم المحيط بهم بوصفهم مواطنين صالحين ، ونختتم بالقول أيضا: إن الحكمة العملية ليست هي مجرد المعرفة العلمية السليمة أو الفكر الصائب بل هي تدخل في صميم الحياة العملية بالسلوك الحسن.



# مراجع البحث

- الأعسر، صفاء (2001). من الذكاء إلى الحكمة. ورقة بحثية قدمت في مؤتمر تربية الطفل والإصلاح الحضاري،27-29 يونيو، جامعة عين شمس، القاهرة.

. العاسمي، رياض(2015). علم النفس الإيجابي السريري، الجزء الأول. عمان: دار الإعصار العلمي.

- Ainsworth. D.(2010). What is the Collective Wisdom Theory? Placerville, California.
- Arlin, P. (1990). Wisdom: the art of problem finding. In R.J. Sternberg (Ed.), Wisdom, its nature, origins anddevelopment (pp. 230-243). Cambridge: CambridgeUniversity Press.
- -Assmann, A. (1994). Wholesome knowledge: Concepts of wisdom in a historical and cross-cultural perspective. In D. L. Featherman, R. M. Lemer, & M. Perlmutter
- (Eds.), Life-span development and behavior (Vol. 12, pp. 187-224). Hillsdale, NJ: Erlbaum.
- -Baltes , P & Smith , J(1990) toward psychology of wisdom its ontogenesis. in Sternberg ,R, J. Wisdom: its nature, origins and development , Cambridge: Cambridge University Press , 37 120.
- -Baltes, P. B., & Staudinger, U. M. (2000). Wisdom: A metaheuristic (pragmatic) to orchestrate mind and virtue toward excellence. American Psychologist, 55, 122-136.
- Bassett C.(2005). Wisdom in Three Acts: Using Transformative Learning to Teach for Wisdom, Presented at the Sixth International Transformative Learning Conference, Michigan State University, Oct. 6-9,
- Birren, J.E. & Fisher, L.M. (1990). The elements of wisdom: overview and integration.
   In R.J.Sternberg (Ed.), Wisdom, its nature, origins and development (pp. 317-332).
   Cambridge:Cambridge University Press.
- -Brown, S. C. (1999). Learning across the campus: How college facilitates the development of wisdom. Unpublished doctoral dissertation, University of Maryland, College Park.
- -Brown, S. C. (2002). A model for wisdom development-and its place in career services. Journal of Career Planning and Employment, 29-36.

- -Case, P. (2013) Cultivation of wisdom in the Theravada Buddhist tradition: Implications for contemporary leadership and organization. In: Kpers, W. and Pauleen, D., eds. (2013) A Handbook o Practical Wisdom. London: Gower, pp. 65-78.
- . Evans, D. Malcolm (1998). Whitehead and Philosophy of Education, Amsterdam-Atlanta. education. New directions for adult and continuing education, 131, 45-54.
- Fan, M. (2004). The idea of integrated education: From the point of view of White-head's philosophy of education. Paper presented at the Forum for Integrated Education and Educational Reform sponsored by the Council for Global Integrative Education, Santa Cruz, CA, October 28-30. Retrieved [date], fro http://chiron.valdosta.edu/whuitt/CGIE/fan.pdf.
- -Flynn, J. R. (1998). IQ gains over time: Toward finding the causes. In U. Neisser (Ed.), The rising curve: Long-term gains in IQ and related measures (pp. 25-66). Washington, DC: American Psychological Association.
- Flynn, T. (2005). Philosophy as a way of life: Foucault and Hadot. Philosophy & Social Criticism, 31(5-6), 609-622.
- -Flyvbjerg, B. (2001). Making social science matter: Why social inquiry fails and how it can application to intellectual functioning. Annual Review of Psychology, 50(1), 471-507.
- -Fraser Wilma, Tara Hyland-Russell.(2011). Searching for Sophia: Adult Educators and Adult Learners as Wisdom Seekers, New Directions for Adult and Cocntinunig Education,. 131, pp;25-37.
- -Hoppe,M. et al.(1998).The Ancient Wisdom of Egypt: Written by Murry Hope, 1998 Edition, (Reissue)) Publisher: Thorsons [Paperback] Paperback 17 Feb.
- -Glück, J. (2010): Current developments in psychological wisdom research. Review of psychology, 17(2), 127-127.
- Guthrie C.E.(2013). Teaching for wisdom in the English ;language arts; Secondary school teachers' belief about literature and life learning in the classroom. , Master of Arts. Department of Applied Psychology and Human Development University of Toronto.
- Kanwar. M.(2014). Teaching for Wisdom: An Approach to a Flourishing Life, International Journal of Education and Psychological Research (IJEPR), 3(3), PP;90-93.
- -Kazdin, Alan E. (Ed), (2000). Encyclopedia of psychology, Vol. 1., (pp. 154). Washington, DC, US: American Psychological Association; New York, NY, US: Oxford University Press, xiv, 495.
- -lannarone ,Sarah Stacy.(2008). Planning for Sustainability: Cultivating Wisdom and Creativity in Practice and Theory USP 541: Ozawa, Winter, Wisdom and Creativity,2-22.



- Kegan, R. (1994). In over our heads: The mental demands of modern life. Cambridge,
   MA: Harvard University Press.
- -Riegel, K. F. (1973). Dialectical operations: The final period of cognitive development. Human Development, 16, 346-370.
- -Ryan, R.M. & Deci,.L. (2000).'Self-determination theory and the facilitation of intrinsic mind and virtue toward excellence. American Psychologist, 55(1), 122-13.
- -Seligman, M.& Peterson, C. (2004). Character strengths and virtues: A handbook and classification. Oxford: Oxford University Press.
- -Shahsavarani, Amir Mohammad Maryam Hakimi Kalkhoran, Nader Alirezaloo, Kolsoum Sattari.(2015). Teaching for Wisdom as a Strategy to Improve Quality of Life and Aggregate Social Capital, J. Appl. Environ. Biol. Sci., 5(9S)143-149.
- Sternberg T.Robert. (2001). Why Schools Should Teach for Wisdom: The Balance Theory of Wisdom in Educational Settings. Educational Psychologist, 36(4), 227-245.
- -Sternberg J Robert (2002). Teaching for Wisdom in Our Schools, Published in Print: November 13http://www.edweek.org/ew/articles/2002/11/13/11sternberg.h22.html
- -Sternberg J.Robert ,Linda Jarvin Elena L& Grigorenko.(2009). Teaching for Wisdom, Intelligence, Creativity, and Success General Curriculum & Instruction Methods (K-12) ,192.
- -Sternberg J.Robert.(2005). WICS: A Model of Positive Educational Leadership Comprising Wisdom, Intelligence, and Creativity Synthesized, Educational Psychology Review, Vol. 17, No. 3,pp;191-262.
- -Whitehead, A.N. (2004). The Concept of Nature, Cambridge: Cambridge University Press.in Case, P. (2013) Cultivation of wisdom in the Theravada Buddhist tradition Implications for contemporary leadership and organization.
- -Walsh, R. (2011): The varieties of wisdom: Contemplative, cross-cultural, and integral contributions. Research in Human Development, 8(2), 109-127.
- Webster, J. D. (2007): Measuring the character strength of wisdom. International Journal of Aging & Human Development, 65(2), 163-183.
- -Yang, S.Y. (2011): East Meets West: Cross-Cultural perspectives on Wisdom and adult. education. New directions for adult and continuing education, 131, 45-54.

# الأبعاد الاجتماعية والرمزية للممارسات الجسدية: تحليل سوسيولوجي لظـاهرة ختـان الإنـاث

# الدكتور : حسني إبراهيم عبد العظيم

مدرس علم الاجتماع في كلية الآداب بجامعة بني سويف جمهورية مصر العربية drhosni2512011@yahoo.com





# الأبعاد الاجتماعية والرمزية للممارسات الجسدية: تحليل سوسيولوجي لظـاهرة ختـان الإنـاث

الدكتور: حسنى إبراهيم عبد العظيم

#### مقدمة:

تعدّ الممارسات الطبية المتعلقة بالجسد الإنساني - كختان الذكور والإناث، والوشم، والوخز، والحجامة، والكي، وتحديد حجم القدم الأنثوي  $^{(1)}$  Female Footbinding وغيرها - جانباً مهماً من جوانب الثقافة، فتلك الممارسات لا تتضمن فقط أبعادا طبية أوعضوية خالصة، وإنما تتجاوز ذلك إلى أبعاد اجتماعية ورمزية عميقة وشديدة الثراء تمثل جزءا من البنية الثقافية للمجتمع.

والحقيقة أن عملية ختان الإناث أو الخفاض Circumcision تعد واحدة من أقدم الممارسات الثقافية الجسدية وأكثرها رسوخا في العديد من المجتمعات الإنسانية، وهي في ذات الوقت من أكثرها دواماً واستمراراً، رغم التغيرات الاجتماعية والثقافية الهائلة التي شهدتها تلك المجتمعات خلال العقود الأخيرة.

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> تحديد حجم القدم الأنثوي هو ممارسة صينية قدعة تقوم على أساس وقف نمو قدم الفتاة عند مستوى معين، يتراوح سن الفتيات عند إجراء العملية بين ثلاثة و ثمانية أعوام، تهدف تلك الممارسة إلى ملائمة قدم الفتاة لمعايير الجمال والقابلية للزواج المعروفة في المجتمع الصيني، حيث كانت الأمهات الصينيات يقمن باختيار زوجات أبنائهن بناء على حجم قدم الفتاة، وكانت تلك الممارسة تسبب آلاما مبرحة للفتاة، وينتج عنها العديد من المضاعفات الخطيرة أبرزها القرحة والروائح الكريهة، الغرغرينا، تسمم الدم، التهاب المفاصل، والشلل، بالإضافة إلى أنها تتسبب في موت حوالي 10 % من الفتيات. وقد اخذت الممارسة في الانحسار مع منتصف القرن التاسع عشر تقريباً، إلى أن انتهت تماماً في نهاية الربع الأول من القرن العشرين، وثمة دعوات عديدة من جانب الباحثين وصناع القرار ومنظمات المجتمع المدني للاستفادة من النموذج الصيني في القضاء على ممارسة تحديد حجم القدم الأنثوي لمواجهة ظاهرة ختان الإناث. أنظر (Wilson, A. 2012)

وقد زاد الاهتمام بتلك العملية خلال السنوات الأخيرة، لِما كشفت عنه الدراسات والبحوث الاجتماعية والنفسية والطبية من تأثيرات سلبية عديدة لها على المرأة، وما رصدته المنظمات الدولية المعنية من أن تلك العملية تمثل انهاكات واضحة للمواثيق الدولية المتعلقة بحقوق المرأة والفتاة.

واستنادا لما سبق تأتي الدراسة الراهنة لرصد اتجاهات التغير في تلك الظاهرة في المجتمع المصري، والكشف عن دور بعض الأبعاد الاجتماعية والرمزية المرتبطة بتلك الظاهرة في استمرار وجودها رغم التغيرات الاجتماعية والاقتصادية التي يشهدها المجتمع.

### أولاً: مشكلة الدراسة وتساؤلاتها:

تتحدد مشكلة الدراسة الراهنة في التعرف على اتجاهات التغير في ممارسة الختان في المجتمع المصري، ومحاولة الكشف عن العوامل التي تؤدى إلى استمرار ظاهرة ختان البنات وانتشارها في المجتمع بشكل عام، والكشف عن تأثير البنية الرمزية المرتبطة بها على وجه الخصوص في ترسيخ وجودها واستقرارها.

واستنادا إلى ذلك تحاول الدراسة الإجابة عن سؤال رئيس تتفرع عنه مجموعة من التساؤلات الفرعية، فالتساؤل الرئيس هو: ما اتجاهات التغير في ممارسة ظاهرة الختان في المجتمع المصري؟ وما العوامل التي تسهم في استمرار ظاهرة ختان البنات رغم التغيرات الاجتماعية والثقافية الكبيرة في هذا المجتمع؟ وما دور البنية الرمزية لتلك الظاهرة في تدعيم هذا الاستمرار وترسيخه؟

### وتتفرع عن السؤال السابق الأسئلة التالية:

- 1-ما موقف عينة الدراسة من ظاهرة الختان؟ وما اتجاهات تغير تلك الظاهرة في المجتمع المصرى؟
- 2- ما دور بعض العوامل الاجتماعية كالنوع، والسن، ومستوى التعليم والمستوى الاقتصادي والموطن الأصلي والضغوط الاجتماعية في استمرار الظاهرة أو تراجعها؟
- 3- ما دور المعتقد الديني في ترسيخ الظاهرة في المجتمع؟ وما أهمية الخطاب الديني في استمرارها؟
- 4- ما الدور الذي يلعبه الختان كآلية من آليات الضبط الاجتماعي؟ وما مدى إسهام ذلك في استمراره؟



- 5- ما أبرز الأبعاد الرمزية المرتبطة بظاهرة الختان؟ وما دور تلك الأبعاد في استمرار الظاهرة وتدعيمها؟
- 6- ما الطقوس المرتبطة بتلك الظاهرة؟ وما المضامين الرمزية لتلك الطقوس باعتبارها إحدى طقوس العبور في المجتمع؟
  - 7- ما رأي أفراد العينة في عملية تطبيب الختان؟ وما دور تلك العملية في تقليل معدلات انتشاره؟

# ثانيا: أهمية الدراسة:

للدراسة الحالية أهمية نظرية وتطبيقية في آن، فالأهمية النظرية، تنبع من أهمية ظاهرة الختان ذاتها التي احتلت موقعا بارزا في مختلف المواقع والمؤسسات الأكاديمية المحلية والدولية، ولذلك تطمح الدراسة إلى الكشف عن أحد الأبعاد المهمة المؤثرة في ظاهرة الختان، وهو البعد الرمزي ومدى إسهامه في استمرار الظاهرة، ويمكن أن يؤدي الكشف عن هذا البعد إلى إثراء فهمنا لتلك الظاهرة المعقدة، وبالتالي زيادة الحصيلة المعرفية حولها، ومع تواتر نتائج الدراسات المختلفة حول ختان البنات يمكن صياغة طائفة من التعميمات العلمية تفسر الظاهرة في واقعنا المصري المعاصر، وفي غيره من المجتمعات المشابهة له اجتماعيا وثقافيا.

أما على المستوى التطبيقي، فيمكن الاستفادة من نتائج الدراسة في وضع خطة علمية متكاملة لمواجهة تلك العملية التي تحدث أضراراً جسدية ونفسية بالغة على الفتاة، وتصحيح المفاهيم والأفكار المتعلقة بها، وتحرير الظاهرة من كل أشكال الوعي الزائف المرتبط بها، والذي تَشكّلَ في الوجدان الشعبي وترسخ في أعماقه عبر فترات زمنية طويلة.

### ثالثا: الإطار النظري للدراسة:

يتشكل الإطار النظري للدراسة من تحديد مفهوم الختان، ورصد جذوره التاريخية، ثم عرض الاتجاهين النظريين المفسرين لتلك الظاهرة.

### ختان الإناث: المفهوم ومعدلات الانتشار والجذور التاريخية:

يعد ختان الإناث Female circumcision أو ما يسمى بتر أو تشويه الأعضاء التناسلية للإناث يعارَس في female genital cutting / mutilation (FGC) or (FGM) العديد من الدول الإفريقية والأسيوية، وبعض دول الشرق الأوسط، وقد أصبح ذلك التقليد معروفا في معظم دول العالم خلال العقدين الأخيرين، نتيجة الهجرة والحراك المتزايد في أنحاء العالم. (Tiilikainen and Johansson 2008:2)

وثمة مصطلحات عديدة تستخدم للإشارة إلى تلك العملية، حيث ظل مصطلح ختان الإناث العملية مصطلحات عديدة تستخدم للإشارة إلى تلك العملية ، حيث ظل مصطلح في المنظمات Female circumcision هو المصطلح الأكثر حضوراً وتفضيلاً بين الباحثين، وفي المنظماء الدولية لعقود طويلة، غير أنه منذ أواخر العام 1971 تم استبداله بمصطلح تشويه الأعضاء التناسلية (Female genital mutilation (FGM) وأصبح ذلك المفهوم هو المصطلح المفضل لدى منظمة الصحة العالمية، وتم تبني المفهوم من قبل منظمة الأمم المتحدة في عام 1991، باعتباره يشير إلى انتهاك الحقوق الإنسانية للمرأة والفتاة على حد سواء (Braddy and Files 2007:158)

والحقيقة أننا في هذا السياق نفضل استخدام مصطلحي ختان الإناث circumcision وقطع الأعضاء التناسلية female genital cutting عن مصطلح تشويه الأعضاء التناسلية female genital mutilation ذلك أن المصطلح الأخير يشتمل ضمناً على حكم قيمي يحقر تلك الممارسة التي تحتوي على قيم رمزية في المجتمعات التي تجريها، وهذا يتناقض في ظننا مع الروح العلمية التي ينبغي أن تتسم بالموضوعية وعدم التحيز، ويعتقد الباحث أن مصطلعي ختان الإناث، وقطع الأعضاء التناسلية مصطلحان محايدان لا يتضمنان أية أحكام قيمية.

تعرف منظمة الصحة العالمية عملية ختان الإناث - أو تشويه الأعضاء التناسلية للأنثى كما تسميها - بأنها كل الإجراءات التي تتضمن الإزالة الجزئية أو الكلية للأعضاء التناسلية الخارجية للأنثى، أو إلحاق الأذى بتلك الأعضاء الأسباب غير طبية. (4:WHO, 2008)



والحق أن عملية ختان الإناث ليست شكلاً واحداً في كل المجتمعات، بل إن لها عدة أشكال متنوعة، وقد حصرت منظمة الصحة العالمية أربعة أشكال رئيسية لتلك العملية، الأول هو الإزالة الجزئية أو الكلية للبظر و الشفرين الصغيرين دون الشفرين الكبيرين، أما الشكل الثالث فيتضمن تضييق فتحة المهبل بالخياطة مع إزالة البظر أو عدم إزالته (ويعرف بالختان الفرعوني Infibulation / Pharaonic) ويتضمن الشكل الرابع كل الإجراءات الأخرى الضارة بالأجهزة التناسلية للمرأة التي تتم لأغراض غير طبية، مثل الوخز والشق والكشط والكي. (WHO, 2008:4)

ينتشر الشكلان الأول والثاني من الختان في مصر وتشاد وجمهورية إفريقيا الوسطى، وكينيا وتنزانيا، وبين المجموعات الإسلامية في الفلبين وإندونيسيا وباكستان وماليزيا، أما الشكل الثالث (المعروف خطأً بالفرعوني) فينتشر بصورة واسعة في الصومال وجيبوتي والسودان وبعض مناطق جمهورية مالي، وشمال نيجيريا، وبعض أجزاء من إثيوبيا، ولا يمارس الختان مطلقا في مهد الإسلام: المملكة العربية السعودية. (Kontoyannis and Katsetos 2010:32)

وتشير تقديرات منظمة الصحة العالمية أن عددا يتراوح بين 100 إلى 140 مليون فتاة وامرأة في مختلف أرجاء العالم قد تعرضن لواحد من الأشكال الثلاثة الأولى للختان، وارتكزت تلك التقديرات على المسوح والبيانات التي تم جمعها في أوقات متباينة، وتحتل قارة إفريقيا الصدارة في هذا الصدد، إذ تشير التقديرات إلى أن حوالي 51.5 مليون امرأة وفتاة في إفريقيا ممن تتجاوز أعمارهن تسع سنوات قد تعرضن لتلك العملية، كما أن هناك ما يقارب ثلاثة ملايين فتاة معرضة الإجراء تلك العملية سنويا. (4.008 WHO, 2008)

ولا ينتشر الختان في المجتمعات العربية في الشمال الإفريقي باستثناء المجتمع المصري، ويمارِس الختان المسلمون والمسيحيون، وبعض الديانات الوثنية، وبعض الطوائف المهودية، على الرغم من عدم وجود إلزام ديني محدد بشأنها لديهم. (Althaus 1997:131)

والحقيقة أنه على الرغم من صعوبة تتبع الجذور التاريخية لختان الإناث، إلا أن ثمة اعتقاداً قوياً بين الباحثين أنه قد وُجِد منذ ما يزيد عن خمسة آلاف عام، ومع أن ختان الإناث أكثر انتشارا في المجتمعات الإسلامية، إلا أن جذوره لا علاقة لها بالإسلام نفسه، حيث لم يرد له ذكر في القرآن على وجه الإطلاق، والحاصل أن هناك بنية قيمية راسخة في المجتمعات التي تمارسه تعمل على

استمراره رغم الحملات الكثيرة لوقف الظاهرة وتجريمها. Kontoyannis and Katsetos) 2010:32)

ويرى بعض المؤرخين وعلماء الأنثروبولوجيا أن تلك الممارسة وُجدت في عدة حضارات عبر التاريخ، وأنها لا ترتبط بثقافة بعينها أو دين بذاته، فلقد وجدت في المجتمعات التقليدية القديمة القائمة على بنية اجتماعية ذكورية، وبالتالي فقد كانت سابقة على ظهور الإسلام والمسيحية معاً، ويظن كثير من العلماء أن شرق إفريقيا هي مهد تلك الممارسة. (Wilson, A. 2012:4)

حيث يرجح بعض الباحثين أن جذور عملية ختان الإناث تعود إلى بعض القبائل التي كانت مستقرة على الساحل الغربي للبحر الأحمر، والجنوب الشرقي لقارة إفريقيا، حيث كانت تُجري تلك العملية لتقليل الرغبة الجنسية لدى النساء، وحمايتهن من الانحراف خاصة في حالة غياب الرجال فترات طويلة في الحروب، وثمة علاقة بين العبودية وانتشار تلك العملية، حيث جلب المصريون في حروبهم في الشرق الإفريقي أعدادا كبيرة من الأسرى الأفارقة، وكانوا يستبقون المعضهم في مصر، ويبيعون البعض الآخر عبر البحر الأحمر إلى جنوب الجزيرة العربية، وقد ساهم هؤلاء العبيد في نقل الختان إلى تلك المناطق قبل ظهور الإسلام بفترات طويلة. (Mackie) 1996:1003)

ومن خلال ما سبق ينبغي التأكيد على ملاحظتين جوهريتين: الأولى أن عملية ختان الإناث ليست ظاهرة فرعونية كما يزعم الكثيرون، فعلى الرغم من أن البرديات الطبية التي تم العثور عليها تضمنت الكثير من التفاصيل الدقيقة عن الجسد الأنثوي، إلا أنها خلت تماما من الحديث عن ختان الإناث. ويؤكد العديد من الباحثين – كما بيّنا منذ قليل - أن ظاهرة الختان نشأت في بعض المجتمعات الإفريقية البدائية، وارتبطت ببعض معتقداتهم الشعبية والدينية. الثانية أن تلك العملية لا علاقة له بالإسلام، فالقرآن الكريم لم يشر إليها مطلقا، كما أن الأحاديث النبوية التي جرى الناس على تكرارها لا ترقى لمستوى اليقين، فهي في مجملها أحاديث ضعيفة الإسناد.



# رابعا: الانجاه النظري للدراسة:

تعتمد الدراسة على نموذجين نظريين، وهما نظرية شعائر المرور، ونموذج رأس المال الرمزي لبييربورديو:

### 4-1- نظرية شعائر المرور:

تمثل نظرية شعائر المرور إحدى النظريات الكلاسيكية الهامة في تاريخ الفكر الأنثروبولوجي، وقد تأسست النظرية على يدي الأنثروبولوجي البلجيكي (أرنولد فان جنب) Arnold Van Gennep (قد تأسست النظرية على يدي الأنثروبولوجي البلجيكي (أرنولد فان جنب) في عام 1909، وذلك في إطار دراسته الكلاسيكية الشهيرة التي حملت ذات العنوان، ولم تتم ترجمتها إلى اللغة الإنجليزية إلا في عام 1960، وتطورت على يدي الأنثروبولوجي الإنجليزي (فيكتور تيرنر) Victor Turner (1983 – 1983) في ستينيات وسبعينيات القرن الماضي من خلال دراساته العميقة لبعض القبائل الإفريقية.

تدور نظرية (فان جنب) حول أهمية الشعائر التي تصاحب – وتؤشر في ذات الوقت - لانتقال الفرد من مرحلة أو حالة اجتماعية لحالة اجتماعية أخرى مغايرة، ويرى (فان جنب) أن انتقال الفرد من وضع إلى وضع آخر لا يتم بشكل مباشر، وإنما ثمة مرحلة وسطى بين المرحلتين لا بد من اجتيازها يسمها (فان جنب) المرحلة الانتقالية أو الهامشية Marginal phase التي تتضمن شعائر محددة. (Van Gennep 1960: 1)

فما المقصود بداءة بمفهوم الشعائر Rite ؟ يعرف (دافيز فلويد) (Davis-Floyd 2008: 257) الشعائر بأنها أداء رمزي نمطي ومتكرر لقيمة أو معتقد ثقافي، وتعمل الشعائر على تعزيز التماسك الاجتماعي، من خلال موائمة نسق اعتقاد الفرد مع نسق اعتقاد الجماعة التي ينتمي إليها.

أما مصطلح شعائر المرور فيشير بشكل عام إلى تلك الطقوس التي تؤشر لانتقال الفرد من مرحلة محددة في حياته، ودخوله في مرحلة أخرى، ويُشتهر المصطلح في اللغة الإنجليزية بالمصطلح الفرنسي rites de passage، وقد أصبح المصطلح بعد ذلك واحدا من الأدوات التحليلية الهامة لدى علماء الأنثروبولوجيا البريطانية على وجه الخصوص، مثل (أندري ريتشاردز) Audrey و (ماري طاكمان) Max Gluckman و (إدموند ليتش) Edmund Leach

دوجلاس) Mary Douglas و(فيكتور تيرنر) الذي كان أكثرهم تأثرا بـ (فان جنب) Spencer 2002:737)

يعرف (فان جنب) شعائر المرور Rites of passage بأنها تلك الطقوس التي تصاحب كل تغير في المكان والحالة والوضع الاجتماعي، والعمر، فحياة الفرد تتشكل من مجموعة من المراحل المتعاقبة عبر بدايات ونهايات محددة، كالميلاد، والبلوغ الاجتماعي(2)، والزواج، والأبوة، والانضمام لطبقة اجتماعية أعلى، والالتحاق بتخصص مني أرقى، وهكذا حتى الوفاة. وثمة شعائر مرتبطة بكل حدث من تلك الأحداث، يتحدد هدفها الجوهري في تمكين الفرد من المرور (رسمياً) من وضع اجتماعي محدد لوضع آخر يحدده المجتمع. (2-2 Van Gennep 1960: 2-3)

ويحدد (فان جنب) ثلاث مراحل أساسية لتلك الطقوس، أطلق على المرحلة الأولى مصطلح طقوس الانفصال النفصال الفرد عن الجماعة أو المكانة التي ينتمي إليها، المرحلة الثانية سماها المرحلة الهامشية أو الانتقالية transition rites والتي تفرض حالة من الغموض الاجتماعي وعدم التحديد، حيث يبدأ الفرد في ترك طقوس معينة، واستبدالها بطقوس جديدة، أما المرحلة الثالثة والأخيرة هي مرحلة الاندماج rites of incorporation للجماعة أو المكانة الجديدة، حيث يبدأ من الآن فصاعدا يمارس دوره كعضو فيها. (Van Gennep 1960:

وتتضمن شعائر المرور بوجه عام دلالة رمزية على ترك الفرد لجماعته أو مكانته، حيث يعايش نوعاً من الموت الرمزي (طقوس الانفصال) ثم يمر عبر مرحلة يتم عزله من خلالها، وربما يؤدي أدوارا لا تلائم عمره، أو نوعه (المرحلة الانتقالية) وأخيرا الالتحاق بجماعة جديدة وشغل مكانة اجتماعية جديدة (مرحلة الاندماج) وقد دلل (فان جنب) بأمثلة عديدة من إفريقيا، وأسيا، وأوربا، واستراليا، وأمريكا الشمالية. (Barnard and Spencer 2002:737)

ويقرر (فان جنب) أن المراحل الثلاثة لا تتجلى بنفس الدرجة في كافة المجالات، فطقوس الانفصال تبدو أكثر وضوحا في مراسم الجنائز، وتبدو الطقوس الهامشية أو الانتقالية في فترة الشروع في الزواج (الخطوبة) betrothal والحمل، أما طقوس الاندماج فتبدو أكثر وضوحا في

\_

<sup>(</sup>²) يفرق (فان جنب) بين البلوغ الفسيولوجي والبلوغ الاجتماعي، فالبلوغ الاجتماعي يتضمن اعتراف المجتمع بالبلوغ الفسيولوجي وفق طقوس مخصوصة يحددها المجتمع. أنظر (Van Gennep 1960: ch.vi)



حفلات الزواج، ومع ذلك فلا ينبغي النظر لكل تلك المراحل بشكل منفصل فقد تتداخل المراحل المثلاثة – واقعياً - في عملية واحدة.(11 :Van Gennep 1960)

ويمثل مفهوم البينية أو (العتبة) liminality مفهوما مركزيا في المشروع النظري لـ (فان جنب) وقد اقتبسه من الكلمة اللاتينية limen التي تعني العتبة 'threshold' حيث نظر إلى طقوس الانفصال باعتبارها مرحلة ما قبل العتبة preliminal والمرحلة الانتقالية كمرحلة وسطى فارقة (أو عتبة) بينما تمثل طقوس الاندماج مرحلة ما بعد العتبة postliminal، وتتسم المرحلة الوسطى بنوع من الغموض والالتباس.. (Van Gennep 1960: 11)

ويرى (فان جنب) أن لطقوس العبور أهمية معتبرة، إذ أنها تؤشر ثقافيا لانتقال الفرد عبر مراحل معينة، ومن ثم تساعد الفرد والجماعة معاً على التوافق مع المكانة الاجتماعية الجديدة بما تتضمنه من علاقات وأفعال اجتماعية، كما أنها تقلل من الغموض والتوتر المرتبط بتغير تلك المكانة، بالإضافة إلى أنها تمثل جسرا يربط بين الظروف الاجتماعية والظروف الفسيولوجية (كما هو الحال في عمليات الميلاد والبلوغ والزواج والحمل والموت) ويرسم خطوطا ذات مغزى خاص في دورة الحياة. إن الطقوس والعمليات الفسيولوجية المفعمة بالرمزية تطرح أساليب لتشكيل العواطف الإنسانية والعمليات الفسيولوجية وضبطهما، ومن ثم تفسر هما في سياق أطر فكرية كونية أوسع. (257 – 250:8008 Davis-Floyd 2008:256)

يتضح مما سبق أن (فان جنب) وضع حجر الأساس لنظرية شعائر المرور، ولفت الانتباه لأهمية تلك الشعائر في تحقيق العديد من الوظائف الاجتماعية للمجتمع، وقد قام (فيكتور تيرنر) Victor Turner بتطوير النظرية، فقام بإضافة أبعاد نظرية ومنهجية جديدة، وتطوير بعض مقولاتها وقضاياها، وهو ما أسهم في إثراء النظرية وزيادة خصوبتها الفكرية.

والحق أن (تيرنر) يعد واحدا من أكثر الأنثروبولوجيين تأثيرا خلال النصف الثاني من القرن العشرين، وقد لمع اسمه كعالم إثنوجرافي متميز لمجتمعات شرق ووسط إفريقيا، وأضعى مُنَظّرا بارزا في قضايا البناء الاجتماعي، والشعائر، والرموز، والأداء. فمن خلال ما يزيد عن اثني عشر كتاباً، وعدد كبير من المقالات التي حررها، أو شارك في تحريرها ركز على موضوعات متنوعة تتضمن الدراما الاجتماعية، الحقول الاجتماعية، البنية الرمزية للفعل الاجتماعي، المرحلة

الانتقالية في طقوس العبور، ومصطلح البنية وضد البنية anti-structure الذي قام بصياغته. (Shipton 2008:468 - 469)

جاء إسهام تيرنر في نظرية شعائر المرور من خلال كتابيه الشهيرين: (غابة الرموز) The ritual process (عملية الطقوس) (Turner 1967) و(عملية الطقوس) of symbols الذي صدر بعد ذلك بعامين، أي في عام 1969. (Turner 1969)

تتحدد مساهمة (تيرنر) في نظرية شعائر المرور في توسيعه وتفصيله للمرحلة الوسطى من طقوس العبور لدى (فان جنب) والتي تسمى المرحلة الانتقالية، وهي مرحلة تتسم بأنها بينية betwixt and between ويشار لها أحيانا بأنها تشبه (البرزخ) limbo (والموت الرمزي، أو إعادة الميلاد الرمزي، (Shipton 2008:470)

يؤكد (تيرنر) بداءة أن شعائر المرور توجد في كل المجتمعات الإنسانية، غير أن أبرز تجلياتها توجد في المجتمعات الصغيرة المستقرة نسبيا، التي يرتبط التغير فيها بالأبعاد العضوية والطبيعية أكثر من الاختراعات التكنولوجية. وتمثل تلك الشعائر انتقالا بين الحالات، ويقصد (تيرنر) بالحالة state ذلك الوضع الثابت والمستقر نسبيا، ويتضمن مفهوم الحالة بعض الثوابت الاجتماعية مثل المكانة القانونية، المهنة، المنصب، المكانة، كما أنها تؤشر لحالة الفرد حسب ما يحددها السياق الثقافي، مثلما نتكلم عن الحالة الزواجية أو العمرية للفرد. ويمكن تطبيق مفهوم الحالة كذلك على الظروف الإيكولوجية للمجتمع، وأيضا على الحالة الفيزيقية والعقلية والعاطفية التي يعيش فيها الفرد أو الجماعة في وقت محدد. فالشخص قد يكون في حالة صحية جيدة أو سيئة، والمجتمع قد يكون في حالة من السلم أو الحرب، الوفرة أو الندرة، فالحالة في جوهرها مفهوم أكثر عمقا وشمولا - من الناحية الثقافية - من المفاهيم الأخرى المشابهة كالمكانة أو المنصب، واستنادا لذلك يفضل تيرنر الإشارة للمرحلة الانتقالية في شعائر المرور كعملية as a process وليست حالة. (40 – 33 و1967)

وبناء على ذلك يحاول تيرنر أن يدرس بعمق السمات الاجتماعية – الثقافية للمرحلة الوسطى (الانتقالية) من طقوس العبور التي حددها (فان جنب)، وإذا كان المجتمع في حقيقته بنية من الأوضاع structure of positions أو (الحالات) فإن المرحلة الوسطى من شعائر المرور ينبغي أن يُنظر إليها كعملية أو موقف (بين بنيوي) inter structural situation. فالمرحلة الانتقالية من شعائر المرور تتسم إذن بنمط من الديناميكية والمرونة مقارنة بالبُني الاجتماعية الراسخة، ولذلك



فلم يهتم تيرنر كثيرا بالمرحلتين الأولى والثالثة، لأنهما أكثر ارتباطا بالبنى الاجتماعية المستقرة، وأقل ديناميكية من المرحلة الوسطى الانتقالية (95 - 94 :Turner 1967)

وقد قام تيرنر بتطبيق نظريته عن شعائر المرور - خاصة في مرحلتها الوسطى - على طقوس ختان الذكور لدى قبائل (الندمبو) في زامبيا، فهو يرى أن طقوس ختان الذكور تمثل نموذجا مثاليا لطقوس العبور، حيث يتم عزل الأطفال في مكان محدد، وتجرى تلك الطقوس، وبعدها يولد الأطفال من جديد كرجال بعد الموت الرمزي لطفولتهم، فالشخص غير المختتن يظل طفلا، ويأكل وحيدا أو مع النساء، ولا يستطيع مشاركة الرجال المختتنين وجباتهم، وقد رصد تيرنر العديد من البنى الرمزية الأخرى المرتبطة بالختان. (Turner 1967:152)

واستنادا لما يطرحه كل من (فان جنب) و (تيرنر) فإن الدراسة الحالية تنطلق من فكرة أساسية وهي أن ختان الإناث يمثل واحداً من طقوس العبور المهمة للفتاة في المجتمعات التقليدية، وأن طقوس الختان في ذاتها تمثل المرحلة الوسطى في طقوس الختان، وهي التي تؤشر لانتقال الفتاة من مرحلة الطفولة إلى مرحلة النضج، ومن ثم الدخول في المجتمع النسائي الناضج عضوبا واجتماعياً وثقافياً.

## 2-4- رأس المال الرمزي:

يمثل مفهوم رأس المال مفهوماً مركزياً في المشروع النظري لعالم الاجتماع الفرنسي الشهير بيير بورديو (1930 – 2002) والمفهوم مستمد أساساً – كما هو معروف – من علم الاقتصاد الكلاسيكي، ويعني الثروة المتراكمة، ويستخدم في النظرية الماركسية للإشارة إلى العلاقة بين مالكي وسائل الانتاج وبائعي قوة العمل. أما بورديو فقد وسع فكرة رأس المال المطروحة في علم الاقتصاد وفي النظرية الماركسية، بحيث أصبح يتضمن رأس المال النقدي وغير النقدي، كما يشتمل على الصور الماموسة أو الصور اللامادية (غير الملموسة). (أشرف عبد الوهاب: 97:1999).

ومع أن "بورديو" قد استعار بعض الأفكار عن العمل ورأس المال من ماركس، إلا أن تفسيراته كانت مختلفة الى حد كبير، فماركس يرى أن رأس المال لا يقتصر على الثروة فقط وإنما يتضمن أيضاً علاقات الانتاج المعقدة التي تسهم في تعميق عملية الهيمنة والاستغلال الرأسمالي، أما رأس

المال وفقا لما يطرحه بورديو هو شكل من أشكال الثروة يؤدي إلى إنتاج القوة بكافة صورها. (Ozturk 2005:147)

واستناداً إلى تلك الرؤية فإن رأس المال لدى بورديو هو أساس تشكل الطبقات الاجتماعية من حيث السيطرة والخضوع للسيطرة، فرأس المال هو كل طاقة اجتماعية Social energy تستعمل كوسيلة من وسائل المنافسة، وبالتالي فهو مصدر الهيمنة والصراع، رغم عدم إدراكه تماماً من جانب كل أطراف الصراع (أشرف عبد الوهاب97:1999).

إن استخدام بورديو لمفهوم رأس المال لا يقتصر فقط على البعد الاقتصادي "الكلاسيكي" وإنما يتجاوز ذلك الى أبعاد أخرى متنوعة فهناك عدة صور لرأس المال مثل رأس المال الثقافي ورأس المال الاجتماعي ورأس المال الرمزي، وتعكس تلك الرؤية لرأس المال تفسيرا متعدد الأبعاد للظواهر الاجتماعية، فهو يرى أن العالم الاجتماعي يمكن إدراكه كفضاء متعدد الأبعاد -multi للظواهر الاجتماعية، فهو يرى أن العالم الاجتماعي يمكن إدراكه كفضاء متعدد الأبعاد -ji dimensional space للشكال المتنوعة لرأس المال. إن رأس المال الاقتصادي يرتبط مباشرة بالثروة، أما الأشكال الأخرى لرأس المال فتمثل صورة من صور القوة في المجتمع (Ozturk 2005:147).

وعلى الرغم من أن هذه الأشكال من رأس المال تعد أقل وضوحاً من رأس المال الاقتصادي، إلا انها تشترك معه في العديد من السمات، فهي تمثل قيمة لحاملها، وتتصف بالتراكمية، ويمكن انها تشترك معه في العديد من السمات، فهي تمثل أن تنتج منافع أو مزايا أخرى. ويرى بورديو أن الصور غير الاقتصادية لرأس المال تلفت الانتباه الى أشكال أخرى خفية من إعادة انتاج التفاوت الاجتماعي Turner 2006:558)social inequality)

ويمثل رأس المال الرمزي symbolic capital مفهوما مفصليا في النموذج النظري الذي طرحه بورديو، ويعرفه بأنه تلك الموارد المتاحة للفرد نتيجة امتلاكه سمات محددة كالشرف Honor والهيبة Prestige والسمعة الطيبة renown والسيرة الحسنة renown والهيبة وراكها وتقييمها من جانب أفراد المجتمع. (Bourdieu 1985:197)

ويرى بورديو أن رأس المال الرمزي هو كأي ملكية أو أي نوع من رأس المال - طبيعي، اقتصادي، ثقافي، اجتماعي - يكون مُدركاً من جانب فاعلين اجتماعيين تسمح لهم مقولات إدراكهم بمعرفتها والإقرار بها، ومنحها قيمة (مثال الشرف في مجتمعات البحر المتوسط هو صيغة نمطية من رأس المال الرمزي، لا توجد إلا عبر السمعة أي التمثيل الذي يقوم به الآخرون في حالة اشتراكهم في



مجموعة معتقدات خاصة تجعلهم يدركون ويقيمون خصائص معينة، وأنواعاً من السلوك إذا كانت شريفة أو مخلة بالشرف). (بورديو 136:1998)

ويدخل رأس المال الرمزي مختلف الحقول والمجالات ومختلف أشكال السلطة والهيمنة وفي مختلف أشكال العلاقات الاجتماعية، فكل علاقة اجتماعية هي علاقة سلطة \_ بشكل ما \_ تتضمن رأس المال الرمزي، فخاصية الشرف – التي ذكرناها منذ قليل – تحمل معاني أخلاقية محددة، بحيث أن من يملك خصائص الشرف – كالقيم والمعتقدات والتصرفات – يعد شريفاً، ومن لا يملكها لا يعد كذلك، ويكون الشخص الشريف موضع احترام وثقة وتقدير تبعاً لما يملكه من رأس مال رمزي، ومن ثم يرتبط رأس المال الرمزي بأهمية الموقع الذي يشغله الفرد في الفضاء الاجتماعي من جهة، وبالقيمة التي يضفيها الناس عليه من جهة أخرى، وتتعلق هذه القيمة بأنظمة استعدادات الأشخاص وتصوراتهم المتوافقة مع البنى الموضوعية القائمة. (أشرف عبد الوهاب الستعدادات الأشخاص وتصوراتهم المتوافقة مع البنى الموضوعية القائمة. (أشرف عبد الوهاب (104:1999)

ويرتكز رأس المال الرمزي على الذيوع والانتشار Publicity والاستحسان appreciation إنه ويرتكز رأس المال الرمزي على الذيوع والانتشار بالمجينة والسمعة والشرف، التي تلاقي تقديراً من الآخرين، إن رأس المال الرمزي يمكن اعتباره رأس مال من الشرف والهيبة Capital of Honor and Prestige ويتطلب تراكم هذا الشكل من رأس المال جهداً متواصلاً من أجل الحفاظ على العلاقات التي تؤدي الى الاستثمار المادى والرمزي له. (Fuchs 2003:392)

ويكشف بورديو أن لرأس المال الرمزي قوة معينة يسمها السلطة الرمزية، وهي سلطة غير مرئية، ولا يمكن أن تُمارَس الا من خلال تفاعل وتأييد أولئك الذين يخضعون لها ويمارسونها، وتسعى السلطة الرمزية لإقامة نظام معرفي يعمل على تماسك العالم الاجتماعي والحفاظ عليه، فهو ذلك المفهوم الذي يسمح للعقول أن تتفاهم فيما بينها، وبالتالي يمثل أداة للتضامن الاجتماعي، والإجماع الذي يساهم في إعادة انتاج النظام الاجتماعي. ( أشرف عبد الوهاب104:1999)

لقد طور بورديو مفهوم رأس المال الرمزي باعتباره يمثل شكلاً خاصاً من رأس المال يتجاوز من خلاله المفهوم الماركسي لرأس المال، ففي حين ركزت الماركسية على أهمية العوامل الاقتصادية باعتبارها محددات للممارسات الاجتماعية، حاول بورديو إبراز البعد الرمزي في فهم إدراك

السلوك الإنساني، وخاصة في دراساته في شمال إفريقيا، حيث يكون البعد الرمزي أكثر أهمية، ويؤكد بورديو أنه لا يوجد شيء يخلو من (الرمزي). (أشرف عبد الوهاب105:1999)

واستنادا لما يطرحه (بورديو) فإن الدراسة الحالية تتأسس على فرضية واضحة وهي أن عملية ختان الإناث تمثل إحدى الآليات الاجتماعية والثقافية التي ابتدعتها المجتمعات التقليدية للحفاظ على عدرية الفتاة وعفافهاوشرفها، ومن ثم صيانة رأس المال الرمزي للجماعة القرابية بأسرها من الانتهاك.

### رابعاً: الدراسات السابقة:

حظي موضوع ختان البنات بقدر هائل من الاهتمام تجلى في عدد كبير من الدراسات والبحوث في مختلف المجالات، بحيث أضعى لدينا تراث علمي معتبر حول الظاهرة، بيد أن الملاحظ بشكل عام أن معظم الدراسات تناولت أبعادا متعددة — نفسية وتربوية واجتماعية - وغاب عن معظمها البعد الرمزي للظاهرة، وهو حسب ظن الباحث يعد واحداً من أهم الأبعاد المؤثرة في الظاهرة.

وسوف نعرض في هذا السياق طائفة من الدراسات العربية والأجنبية التي تنتمي لنظم علمية متباينة، تمثل نماذج لتناول الأبعاد المختلفة للظاهرة، وسيتم عرض الدراسات تاريخيا من الأقدم الى الأحدث.

تحدد هدف دراسة موموه وزملائه (Momoh, et.al., 2001) في تحليل الأسباب التي دفعت النساء المهاجرات إلى بريطانيا – الذين جاءوا من الصحراء الكبرى الإفريقية - واللائي تعرضن لعملية الختان لمراجعة إحدى الوحدات العلاجية التي تأسست حديثا في مستشفى سانت توماس بلندن، والكشف عن التأثيرات المتنوعة لعملية ختان الإناث، والتعرف على اتجاهات النساء نحو تلك العملية، خاصة أن معظمهن قد تم إجبارهن على إجراء تلك العملية. تكونت عينة الدراسة من 116 سيدة من المترددات على وحدة الأمومة، بمستشفى سانت توماس، وتم استبعاد ثمانية حالات منهن، نظرا لأن سجلاتهن الطبية تعاني من نقص البيانات والمعلومات عنهن، ولم يتمكن الباحثون من التواصل معهم. وتم الاعتماد على صحيفة استبيان لجمع البيانات، وتكونت الصحيفة من أربعة أجزاء، تناول الجزء الأول بيانات عن أسباب مراجعة المبحوثات للعيادة الطبية، وتناول الجزء الثاني خصائص المترددات، أما الجزء الثالث فتعرض للمضاعفات الحادة والمزمنة لعملية الختان، في حين تناول الجزء الرابع اتجاهات المبحوثات نحو تلك العملية.



وقد كشفت نتائج الدراسة فيما يتعلق بإجراء عملية الختان تبين أن 86 حالة قد تذكرن بشكل واضح ما جرى لهن في عملية الختان، أكد 78% منهن أن العملية قد أجريت في المنزل بواسطة أشخاص غير مؤهلين طبيا (مثل القابلة، وبعض أفراد الأسرة - الجدة أو العمة أو الأم - أو ممارسات طبيات تقليدات أو ممرضات) وذكر 22% أن العملية أجريت لدى الطبيب، وأجريت العملية لـ 91% منهن قبل سن الثالثة عشرة.

وفيما يتعلق بمضاعفات العملية، فقد عانى 86% من العينة من المضاعفات الحادة والمزمنة نتيجة العملية، حيث تحدث المضاعفات الحادة بعد إجراء العملية مباشرة، أما المضاعفات المزمنة فتحدث بعد التعافي المبدئي من الجراحة، وقد عانت غالبية العينة من الآلام المبرحة أثناء إجراء العملية وبعدها مباشرة،

وأما ما يختص باتجاهات الأمهات نحو إجراء العملية لبناتهن، أفاد 80% من العينة أنهن لن يجربن عملية الختان لبناتهن، وتعددت أسباب عدم إجراء العملية وكان أهمها أن الدين يرفض تلك الممارسة، وأن العملية مُجَرّمة في بريطانيا، وأكد 16% أنهن سيجربها، وكانت 4% من العينة قد قمن بإجراء العملية بالفعل لبناتهن.

وأجرى روزي وآخرون(Rouzi, et.al., 2001) دراسة حول مضاعفات فك الختان الفرعوني وأجرى روزي وآخرون(Rouzi, et.al., 2001) دراسة حول مضاعفات فك الختان الفرعونية أن الوضح فيها أن الولادة بالنسبة للمختتنات بالطريقة الفرعونية (تخييط فتحة المهبل) تستلزم استعدادات خاصة من جانب الأطباء، وينبغي أن يدرك الأطباء أن ختان الإناث يمثل جزءا من ثقافة المرأة وتقاليدها؛ ولذا ينبغي التعامل معه بشيء من الحرص والاهتمام. وفي ذات الوقت عليهم أن يجروا عملية الولادة بنجاح دون وقوع مضاعفات طبية، خاصة أن المرأة المختتنة بالطريقة الفرعونية قد تعاني من الولادة المتعسرة، وموت الجنين، ونزيف ما بعد الولادة، وأحيانا موت الأم. والحقيقة أن الية فك خيوط الختان الفرعوني تلعب دورا مهما في تلاشي معظم تلك المضاعفات، وتؤدي إلى تقليل معدلات الولادات القيصرية. وبناء على ما سبق تهدف الدراسة إلى تقييم استخدام آلية فك خيوط الختان الفرعوني أثناء الولادة بالنسبة للسيدات اللائي خضعن لتلك العملية.

أجريت الدراسة في مستشفى جامعة الملك عبد العزيز بالمملكة العربية السعودية، حيث تقدم المستشفى خدمات طبية مجانية كاملة في طب النساء والتوليد للنساء في مختلف الطبقات

الاجتماعية للمواطنات السعوديات وغير السعوديات. ويتم تشجيع النساء على المتابعة الدورية قبل الولادة، وإن كان بعضهن يأتين فبل الولادة مباشرة. تكونت العينة من 325 سيدة (233 سيدة سودانية، و92 سيدة صومالية ممن اجريت لهن عملية الختان الفرعوني)، حيث أوضحت الإحصاءات الصحية الصادرة عن منظمة الصحة العالمية أن ما يزيد عن 90% من النساء في السودان والصومال، قد خضعن لعملية الختان.

كشفت نتائج الدراسة أن 48% من العينة قد احتجن لفك خيوط الختان الفرعوني لكي يلدن ولادة طبيعية، و35% لم يحتجن لذلك، و17% احتجن لعمليات قيصرية، ولم ترصد الدراسة فروقا ذات دلالة إحصائية بين اللائي احتجن لفك خيوط الختان الفرعوني أثناء الولادة، ومن لم يحتجن لذلك فيما يتعلق بالعديد من المتغيرات المرتبطة بالولادة فقدان الدم أثناء الولادة، والتمزق المهبلي، ومدة البقاء بالمستشفى.

وأكدت الدراسة أنه على الرغم من أن آلية فك خيوط الختان الفرعوني آمنة وفعالة، إلا أن المختصين في طب النساء والولادة يدركون أن إجراء عملية الختان في ذاتها تمثل مشكلة أكبر، وأن هناك حاجة متزايدة لبرامج التثقيف الصعي التي تركز على مخاطر ومضاعفات ختان الإناث، وتوضح أن جذور تلك العادة ترتبط بالعادات والتقاليد المتوارثة أكثر من ارتباطها بالدين، وأن علاج تلك المشكلة في العالم الإسلامي ينبغي أن يأتي من داخله، ولا يفرض عليه من الخارج. والخلاصة في هذا الإطار أنه على الرغم من أن التقنية الجراحية المتعلقة بفك خيوط الختان الفرعوني ناجحة وبسيطة، إلا أن ذلك لا يجب أن يجهض الجهود المستمرة للقضاء على اللخان العادة. ولذلك توصي الدراسة في النهاية بضرورة تضافر الجهود من أجل القضاء على الختان بشكل عام، وصورته الفرعونية المنتشرة في مناطق واسعة من السودان والصومال بشكل خاص.

وفي إندونيسيا أجربت دراسة في عام 2003 (Budiharsana, et.al., 2003) نتيجة ما نالته قضية ختان الإناث من اهتمام كبير من جانب الهيئات الدولية، خاصة بعد إعلان الأمم المتحدة في عام 1995 أن ختان الإناث يمثل انتهاكا لحقوق المرأة، أجربت هذه الدراسة بالتعاون بين مجلس السكان Population Council التابع للأمم المتحدة – مكتب العاصمة الإندونيسية جاكارتا - ووزارة تمكين المرأة Ministry for Women's Empowerment في إندونيسيا، برعاية الوكالة الأمريكية للتنمية الدولية للتعرف على طبيعة ممارسة الختان في إندونيسيا، ورصد (USAID) وتحدد هدف الدراسة في التعرف على طبيعة ممارسة الختان في إندونيسيا، ورصد



محدداتها الاجتماعية والثقافية، والكشف عن تأثيراتها العضوية والنفسية على الجوانب الاجتماعية والإنجابية والجنسية للمرأة.

استعانت الدراسة بمصادر متنوعة للبيانات تضمنت مسح التراث المتعلق بالظاهرة في إندونيسيا، إجراء مقابلات متعمقة مع الممارسين الحليين الذين يجرون الختان، ومع القادة الدينيين، وقادة المجتمع المحلي، والأمهات. بالإضافة إلى إجراء مسح على عينة مكونة من 1694 أسرة بها أمهات لبنات تقل أعمارهن عن 19 عاما، بجانب ملاحظات إمبيريقية لطقوس إجراء العملية.

كشفت الدراسة بوجه عام أن المجتمعات المحلية المسلمة في إندونيسيا تدعم استمرار ممارسة الختان، وذلك لأنها تدرك الختان باعتباره عادة وتقليدا اجتماعيا من جهة، وواجبا دينيا من جهة أخرى، ويريد القادة الدينيون استمرار تلك العادة إلى ما لانهاية، لأنهم يعتبرونها فعلا يستلزمه الإيمان، على الرغم من اختلاف العلماء حول ما إذا كان الختان واجبا أم سنة، ويختلف توصيف فعل الختان من مذهب إلى مذهب. وقد عبر حوالي 92% من العائلات عن دعمهم لعملية الختان، وعن نيهم إجرائها لبناتهم، بل ولحفيداتهم بعد ذلك.

تنقسم عملية الختان في إندونيسيا إلى صورتين رئيسيتين، الصورة الأولى رمزية فقط: بمعنى استئصال جزء ضئيل للغاية من البظر تمشيا مع ما يعتقدون أنه واجب ديني، وأجرى هذا النوع من الختان 28% من مجموع عينة الدراسة، أما الصورة الثانية فهي الصورة الضارة حيث يتم استئصال جزء كبير من الجهاز التناسلي للفتاة، وتنتشر تلك الصورة لدى غالبية أفراد العينة 72%.

على الرغم من أن قوانين الأمم المتحدة تجرم قيام المختصين الطبيين بإجراء عملية الختان، وهو ما يعرف بمصطلح تطبيب الختان medicalization of FC إلا أن الحكومة الإندونيسية تسمح بذلك في المراكز الطبية العامة والخاصة، فالعديد من العيادات الطبية المختصة بشئون النساء والولادة والأمومة تسوق لعملية الختان كجزء من حزمة إجراءات مرتبطة بعملية الولادة كالتطعيم وثقب الأذن، حيث يتم ختان المولودة خلال أسابيع قليلة بعد مولدها. ويتفاوت انتشار عملية التطبيب تلك من منطقة إلى أخرى، حيث تتراوح بين 92% في مقاطعة بادانج Padang و69% في باربامان Pariaman، و18% في جزيرة مادور Madura island).

كشفت الدراسة أن الوالدين والقادة الدينيين سواء بسواء ليس لديهم معرفة جازمة بالعلاقة بين الإسلام وممارسة تلك العادة، حيث لا يتضمن القرآن الكريم أي أية تدعو للختان، كما أن الأحاديث النبوية الواردة في هذا السياق لا تدعم تلك الممارسة مقارنة بختان الذكور، كما أن هناك اختلافا واضحا بين المذاهب الإسلامية الأربعة حول ختان الإناث، وبذلك فإن ختان الإناث هو موروث ثقافي انتقل من جيل إلى آخر، دون نقاش حول معناها أو أساسها في التاريخ أو الشريعة الإسلامية, فالعديد من الآباء والأمهات يلتزمون بتلك العادة ببساطة لأن الأجداد يريدون أن تستمر تلك العادة لدى الأجيال الجديدة.

وتخلص الدراسة في النهاية إلى أن إجراء الختان تحت إشراف ورعاية طبية وصحية من جانب متخصصين مدربين، هو أقل الضررين مقارنة بالمضاعفات الخطيرة التي تنتج عن إجراء العملية في ظروف غير صحية على أيدي ممارسين تقليديين غير مدربين. بيد أنه في كل الأحوال فالختان ممارسة غير مقبولة وتمثل انتهاكا لحقوق المرأة والطفل.

ويلعب الخوف من الوصم Stigmatization دورا مهما في تجذر عادة الختان في إندونيسيا، خاصة إذا ارتبط الوصم بالجانب الديني، فالختان في مقاطعة مادورا يُنظر إليه باعتباره واجبا على الذكر والأنثى، ويتم وصم من لا يجري الختان لبناته بأنه كافر وخارج عن دين الإسلام.

وحاولت دراسة (جهان عجد عبد الرحمن 2006) التعرف على اتجاهات الأمهات المختتنات نحو ختان بناتهن في ضوء بعض المتغيرات مثل السن، مستوى التعليم، المستوى الاقتصادي، ومحل الإقامة، كما تحاول الدراسة الكشف عن بعض صور المعاناة التي عاشتها الأم المختتنة في ضوء بعض المتغيرات كالسن، مستوى التعليم، المستوى الاقتصادي، ومحل الإقامة، والتعرف على تأثير تلك المعاناة على اتجاه الأم نحو ختان ابنتها.

تكونت عينة الدراسة من 200 مفردة من الأمهات المختتنات بمحافظتي القاهرة، وقنا، وقد روعي في اختيارهن عدة خصائص مثل، أن تكون الأم مختتنة ولديها بنت أو أكثر، الإقامة الدائمة في مدينة القاهرة أو في محافظة قنا، يتراوح السن بين 20 إلى 50 عاما.

اعتمدت الباحثة في جمع البيانات على أدوات منهجية ثلاثة وهي، استمارة جمع البيانات الأولية، ومقياس الجاناة الصحية والنفسية والزواجية للختان، وكل هذه الأدوات من إعداد الباحثة. واستخدمت الباحثة عدة أساليب إحصائية للتحقق



من فروض الدراسة، مثل المتوسط الحسابي، والانحراف المعياري، ومعامل ارتباط بيرسون، ومعامل ارتباط سيبرمان، وتحليل التباين والتحليل العاملي.

#### وقد خرجت الدراسة بالنتائج التالية:

- توجد فروق ذات دلالة إحصائية بين متوسطات درجات الأمهات في الاتجاه نحو تأييد ختان الإناث باختلاف (السن، مستوى التعليم، المستوى الاقتصادي، ومحل الإقامة) لصالح الأمهات الأصغر سنا، وذوي التعليم المنخفض، والمستوى الاقتصادي المتدني، والمقيمات بالريف والأحياء الشعبية.
- توجد فروق ذات دلالة إحصائية بين متوسطات درجات الأمهات على مقياس المعاناة الصحية والنفسية والزواجية للختان باختلاف (السن، مستوى التعليم، المستوى الاقتصادي، ومحل الإقامة) لصالح الأمهات الأصغر سنا، وذوي التعليم المنخفض، والمستوى الاقتصادي المتدنى، والمقيمات بالريف والأحياء الشعبية.
- توجد علاقة ارتباطية ذات دلالة إحصائية بين اتجاهات الأمهات نحو ختان الإناث، والمعاناة الصحية والنفسية والزواجية للختان.
- تختلف البنية العاملية لدرجات الأمهات المختتنات المقيمات بالأحياء الشعبية بمحافظة القاهرة عن البنية العاملية لدرجات الأمهات المختتنات بالأحياء الراقية بالقاهرة في علاقها بمتغيرات الدراسة.
- تختلف البنية العاملية لدرجات الأمهات المختتنات المقيمات بريف محافظة قنا عن البنية العاملية لدرجات الأمهات المختتنات بحضر محافظة قنا في علاقتها بمتغيرات الدراسة.
- وفي دراسة مجد تاج الدين وآخرين (Tag-Eldin.et.al., 2008) تحدد الهدف الرئيس لها في قياس مدى انتشار ظاهرة ختان البنات بين طالبات المدارس في مصر، والتعرف على القائم بإجرائها، وتحديد أهم المضاعفات الناتجة عن العملية.

اعتمدت الدراسة على عينة متعددة المراحل، حيث تم في المرحلة الأولى تقسيم مصر إلى خمس مناطق جغرافية، وهي القاهرة الكبرى، الوجه البحري، الصعيد، سيناء، ومنطقة قناة السوس، وفي المرحلة الثانية تم اختيار إدارتين تعليميتين من كل محافظة بطريقة عشوائية،

وأخيرا تم تقسيم المراحل في كل إدارة تعليمية إلى ابتدائية وإعدادية وثانوية، وفي كل مرحلة تعليمية تم تقسيم المدارس إلى ريفية وحضرية من جهة، ومدارس حكومية وخاصة من جهة أخرى. بلغ العدد الإجمالي لعينة الدراسة 38816 طالبة.

كشفت الدراسة أن معدل انتشار الختان بين طالبات المدارس بلغ 50.3%، ولم يتجاوز هذا المعدل 46.2% في المدارس الحضرية الحكومية، و9.2% في المدارس الحضرية الخاصة، و 61.7% في المدارس الريفية الحكومية. ورصدت الدراسة أن هناك فروقا واضحة بين المحافظات في انتشار الختان: الأقصر 85.5%، أسيوط وبني سويف 75.5%، دمياط والشرقية 73.9%، ووجدت أدنى معدلات الانتشار في محافظات بورسعيد ودمياط وشمال سيناء، حيث بلغت ووجدت أدنى معدلات الانتشار في محافظات بورسعيد ودمياط وشمال سيناء، حيث بلغت دورا مهما في مواجهة الظاهرة.

وحاولت دراسة (هبة حسن علي محمود ، 2010) التي تنتمي إلى مجال علم النفس، الإجابة عن تساؤلين اثنين:

هل توجد فروق دالة إحصائية بين المختتنات وغير المختتنات في التوافق الجنسي؟

هل تختلف درجة التوافق الجنسي لدي المرأة المختنة باختلاف القائم بالعملية سواء متخصص (طبيب) أو غير متخصص (داية – حلاق الصحة)؟

وتكونت عينة الدراسة من 100 حالة من النساء، 50 منهن مختتنات (25 تم ختانهن لدى القابلة، و25 تم ختانهن لدى الطبيب) و50 حالة غير مختتنات. واعتمدت الباحثة في جمع البيانات على مقياس للتوافق النفسى من إعداد الباحثة، وصحيفة استبيان.

### وقد كشفت نتائج الدراسة ما يلي:

لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية بين المختتنات وغير المختتنات في درجة التوافق الجنسي.

لا توجد فروق ذات دلالة إحصائية بين المختنات بواسطة طبيب وداية لصالح المختنات بواسطة طبيب في درجة التوافق الجنسي.

وفي دراسة (رباب السيد عباس 2011) التي حملت عنوان اتجاهات القرويين نحو ختان الإناث كمؤشر تخطيطي للرعاية الصحية للمرأة في الربف المصري. تحددت مشكلة الدراسة في



التعرف على اتجاهات سكان الريف المصري نحو ظاهرة ختان الإناث والتعرف على معارف ومعتقدات المرأة المرتبطة بختان الإناث ومعرفة مشاعر وسلوكيات المرأة المرتبطة بختان الإناث والتعرف على الدوافع التي تشكل اتجاهات سكان الريف نحو ختان الإناث وذلك بهدف التوصل إلى مؤشرات تخطيطية للرعاية الصحية للمرأة الريفية المصرية فيما يتعلق بختان الإناث.

وقد تضمنت الدراسة تساؤلاً رئيسياً هو: ما اتجاهات القرويين نحو ختان الإناث؟

#### وبشمل هذا التساؤل على التساؤلات الفرعية التالية:

- ما معارف المرأة الريفية المرتبطة بختان الإناث؟
- ما مشاعر المرأة الريفية المرتبطة بختان الإناث؟
- ما سلوكيات المرأة الربفية المرتبطة بختان الإناث؟
- ما الدوافع التي تشكل الاتجاهات للمرأة الربفية نحو ختان الإناث؟

تحددت الإجراءات المنهجية للدراسة في الاعتماد على منهج المسح الاجتماعي بالعينة العمدية، وتم استخدام مقياس اتجاهات القرويين نحو ختان الإناث تم تطبيقه على المستفيدات من مراكز تنظيم الأسرة، بالإضافة إلى دليل مقابلة شبه مقننة للخبراء والمتخصصين والمهتمين بقضية ختان الإناث. وتم تطبيق المقياس على 140 من المستفيدات من خدمات تنظيم الأسرة بمراكز تنظيم الأسرة .وتم تطبيق استمارة المقابلة شبه المقنن على (15) من الخبراء والمتخصصين المهتمين بقضية ختان الإناث.

#### وقد توصلت الباحثة إلى مجموعة من النتائج:

- وجود اتجاهات سلبية لعينة الدراسة من الريفيات نحو ختان الإناث.
- أوضحت نتائج الدراسة إن من معارف ومعتقدات المرأة الريفية نحو ختان الإناث (ختان الإناث طهارة للأنثى عملية تجميل وإزالة الزوائد القبيحة مكرمة للأنثى الأديان السماوية تحث على ختان الإناث)
- أوضحت نتائج الدراسة إن من المشاعر المرتبطة لدي الريفيات بختان الإناث (القلق الفخر التوتر السعادة الاكتئاب فقدان الثقة بين الأهل)

- أوضحت نتائج الدراسة إن من السلوكيات المرتبطة بختان الإناث (اللجوء إلى الداية حلاق الصحة رش أرجاء المنزل بالملح)
- أوضحت نتائج الدراسة إن العادات والتقاليد الموروثة من الآباء واعتبار ختان الإناث يجعل الفتاة أكثر عفة وأكثر أنوثة من أكثر الدوافع التي تشكل الاتجاه نحو ختان الإناث.

وحاولت دراسة (كريمة مجد السلاموني 2014) التي حملت عنوان "القيم الثقافية وظاهرة ختان الإناث: دراسة مقارنة بين الريف والحضر" الوقوف على الدور الذي تلعبه القيم الثقافية والاجتماعية في ممارسة ظاهرة ختان الإناث " وبندرج من هذا الهدف عدة أهداف فرعية وهي:

- التعرف على حجم انتشار ظاهرة ختان الإناث، ومعرفة أسباب استمرارها.
- الكشف عن العلاقة بين الوضع الاجتماعي للمرأة وممارسة ختان الإناث في ضوء حقوق المرأة التي تقرها القوانين المحلية والمواثيق الدولية.
  - التعرف على العلاقة بين ختان الإناث وصورة الجسد عند المرأة.
  - الوقوف على الفروق بين الربف والحضر في التمسك بممارسة هذه الظاهرة.
    - وتحاول الدراسة الإجابة عن التساؤلات التالية:
    - ١) ما واقع الظاهرة وحجمها في المجتمع المصري ريفه وحضره؟
      - ٢) ما أسباب استمرار ممارسة ظاهرة ختان الإناث؟
  - ٣) ما العلاقة بين القيم الثقافية والاجتماعية للمجتمع وبين ممارسة ختان الإناث؟
    - ٤) ما دور القيم الدينية والتعليمية في ممارسة ختان الإناث؟
- هل توجد فروق بين الريف والحضر في المعتقدات والقيم الثقافية تجاه ظاهرة ختان
   الإناث؟

اعتمدت الدراسة بشكل أساسي على منهج دراسة الحالة، بجانب الاستعانة بكلٍ من الأسلوب التاريخي والأسلوب المقارن، من خلال تتبع الظاهرة تاريخيًا ومعرفة واقعها ومقارنها في كلٍ من الريف والحضر بين سيدات مسلمات، بعضهن متزوجات والبعض سبق لهن الزواج، متعلمات وغير متعلمات، تعملن ولا تعملن. واستخدمت الباحثة طريقة تحليل البيانات الجاهزة. كما



اعتمدت على المقابلة كأداة من أدوات جمع البيانات وذلك من خلال دليل المقابلة ودليل دراسة الحالة.

#### وقد تشكلت عينة الدراسة مما يلي:

عدد (٢٠) سيدة مختتنات بعضهن متزوجات، والبعض سبق لهن الزواج، متعلمات وغير متعلمات في الفئة العمرية (20- 45) سنة مقسمة بالتساوي على نطاق الدراسة عشر سيدات من الربف، وعشر سيدات من الحضر.

عدد (١٠) متخصصين في المجالات المتصلة بظاهرة الدراسة وهي "الطب، علم الاجتماع، علم النفس، العلوم الشرعية، حقوق الإنسان" بواقع عدد (٢) متخصص لكل مجال.

بيانات المسح السكاني الصعي – مصر للسنوات (٢٠٠٠ – 2005 – 2008).

وقد أكدت الدراسة تفشي ظاهرة ختان الإناث في المجتمع المصري وشيوع ممارستها في السابق، إلا أنها في طريقها للانخفاض الطفيف والتدريجي، ولا تقتصر الممارسة على عمر محدد إلا أن الفئة العمرية الشائعة هي من (9-12) أي قبل سن البلوغ، ويمارس ختان الإناث معظم فئات المجتمع، إلا أن مقابلات المتخصصين توضح أن ختان الإناث يمارس بصفة خاصة بين الريفيين والأقل تعليمًا والطبقات الدنيا، وغالبا ما تتم هذه الممارسة في البيت، وقد تكون الفتاة بمفردها أو تشاركها أخريات ممن تقترب معها في العمر، وتربطها بها علاقة عائلية أو غيرها مثل الجيران أو الأصدقاء.

تبين من الدراسة أن ظاهرة ختان الإناث تستمد وجودها واستمراريتها من خلال العادات والتقاليد المجتمعية المترسخة في القيم الثقافية والاجتماعية للمجتمع المصري ريفه وحضره، وذلك إلى جانب الرؤى الدينية المستندة إلى الفهم الخاطئ للأدلة الدينية المساقة والتى تضفي عليها العادات والتقاليد قدسية وشرعية، وأيضًا انقسام علماء الدين واختلافهم حول مدى مشروعية هذه الممارسة؛ مما يسبب ارتباكًا بين أفراد المجتمع يدفعهم إلى التمسك بقيمهم الموروثة وعدم الانسياق إلى ما يخالفها، بالإضافة إلى حاجز الصمت المحاط به القضايا ذات الصلة بالجانب الجنسي من حياة المرأة والذي يمنع التعرض لهذه القضايا أو محاولة تصحيح المفاهيم والمواقف المرتبطة بها.

أظهرت الدراسة أن هناك اتجاها بين أفراد المجتمع إلى تطبيب ممارسة ختان الإناث، وذلك بهدف الحفاظ على تمسكهن بالقيم الاجتماعية والثقافية للمجتمع، وأيضًا الحفاظ على صحة بناتهن، هذا على الرغم من وجود بعض الفروق الطفيفة بين الريف والحضر في رؤية وتحديد الشخص القائم بممارسة ختان الإناث. ويأتي هذا الاتجاه بالرغم من تجريم هذه الممارسة وحظر ممارستها من قبل الأطباء.

أكدت الدراسة على صحة النظرة النِسوية لظاهرة ختان الإناث باعتبارها آلية من آليات سيطرة وهيمنة الثقافة الأبوية على جسد المرأة وقمعه؛ لإثبات مكانة الرجال وسطوتهم وسيطرتهم على النساء، وأيضًا إلقاء اللوم على المرأة نفسها لما آل إليه وضعها في المجتمع من تدني وانتهاك لحقوقها؛ وذلك لتقبلها وخضوعها لهذه الثقافة وإعادة إنتاجها، وعدم مقاومتها لتغيير وضعها ونظرة لمجتمع إلها.

أكدت الدراسة وجود علاقة وثيقة بين تدني الوضع الاجتماعي للمرأة وبين ممارسة ختان الإناث، على الرغم من تجاهل غالبية المبحوثات لذلك الوضع وإعادة إنتاجه، واعتبار أن النظرة إلى أجسادهن والقيود المفروضة عليها من أفراد المجتمع هي صحيحة في ذاتها؛ نظرا لترسيخ النظرة الدونية للمرأة بين أفراد المجتمع من خلال عملية التنشئة الاجتماعية التي تصور المرأة على أنها مجرد جسد آثم ومصدر للفتنة والإغواء لا يستطيع التحكم في رغباته، ويجب تكبيله ومراقبته وإحكام السيطرة عليه من قبل من يملكه، ألا وهو "المجتمع".

أكدت الدراسة على أن ممارسة ختان الإناث هى انتهاك للحقوق الأساسية للطفلة والمرأة المصرية، يهدد حياتها ويستبيح حرمة جسدها، ويلحق بها الأذى جسديًا ومعنويًا؛ فهو ينتهك حقها في الحياة والحماية والسلامة الجسدية والكرامة الإنسانية والتعبير عن الرأي وحربة الاختيار.

أظهرت الدراسة الميدانية أن أكثر من نصف المبحوثات بقليل قد أكدنّ على نيتهن ختان بناتهن في المستقبل اتباعًا للعادات والتقاليد وحماية بناتهن من الانحراف، وهو ما يتفق مع نتائج المسح السكاني الصحي – مصر ٢٠٠٨، كما تبين وجود فروق ريفية وحضرية وتعليمية وأيضًا عملية في نية المبحوثات ختان بناتهن في المستقبل، لصالح الحضريات والمتعلمات وغير العاملات، مما يؤكد على ما ذكرته الباحثة من أهمية حصول المرأة على التمكين الاجتماعي قبل غيره من أنواع التمكين الأخرى.



كشفت الدراسة عن وجود علاقة وثيقة بين المستوى الاجتماعي والتعليمي للمرأة ومنطقة سكنها، وبين رؤيتها لممارسة ختان الإناث، وتأييدها لاستمرارها، والاقتناع بجدوى ما تروجه عنها القيم الاجتماعية والثقافية في المجتمع المصري، إذ أنه كلما ارتفع المستوى الاجتماعي والتعليمي للمرأة بالإضافة إلى إقامتها بمناطق حضرية؛ كلما ارتفع وعبها واهتمامها بالبحث في صحة العادات والتقاليد وأدركت تأثيراتها عليها وعلى أفراد أسرتها.

# خــامساً: البناء المنهجي للدراسة:

تعتمد الدراسة على منهجين من مناهج البحث العلمي الاجتماعي، وهما منهج المسح الاجتماعي Social Survey وذلك بطريقة العينة Sample، ومنهج دراسة الحالة Social Survey ففيما يتعلق بالمنهج الأول فقد تم اختيار عينة عشوائية بسيطة بلغ حجمها 300 حالة من مختلف الفئات الاجتماعية العاملة في جامعة بني سويف: العمال والطلاب والإداريين وأعضاء هيئة التدريس، وبعض أقاربهم من خارج الجامعة، وذلك خلال الفصل الدراسي الثاني من العام الجامعي 12015/2014، وقد وقع اختيار الباحث على الجامعة باعتبارها تمثل صورة مصغرة للمجتمع الكبير، فهي تضم مختلف المستوبات التعليمية والاجتماعية والاقتصادية.

وفيما يتعلق بمنهج دراسة الحالة، فقد اختار الباحث عشر حالات من عينة الدراسة، وقام بعمل دراسة حالة متعمقة لهم، وذلك للكشف عن المعاني والمضامين الاجتماعية الكامنة، والتي قد لا تستطيع صحيفة الاستبيان سبر أغوارها.

وقد تمت صياغة صحيفة استبيان لجمع البيانات ميدانياً، ومن أجل التأكد من صدق الأداة وثباتها فقد تم إجراء دراسة استطلاعية على عشر حالات، ثم عُرض الاستبيان على مجموعة من أعضاء هيئة التدريس بقسم علم الاجتماع، الذين اقترحوا بعض التعديلات وتم إجراؤها. وتم كذلك إعداد دليل للمقابلة لإجراء دراسة الحالة المتعمقة، واعتمد الدليل على مجموعة من النقاط الهامة المرتبطة بشكل أساسى بأهداف الدراسة وتساؤلاتها.

وقد اعتمد الباحث من جانب آخر في جمع المادة الميدانية على آلية الجماعة النقاشية المركزة focus group وذلك من خلال مشاركته في البرنامج القومي لتمكين الأسرة ومناهضة ختان الإناث

الذي ينظمه المجلس القومي للسكان في مصر، وتم تنفيذ جزء منه في خمس قرى تابعة لمحافظة بني سويف.

والجماعة النقاشية المركزة هي أداة منهجية معتمدة في الأنثروبولوجيا الطبية يتم من خلالها التعرف على القضايا الأساسية لموضوع البحث، والكشف عن المعتقدات الخاصة بهذا الموضوع لدى أفراد العينة، والتعرف على الأبعاد الاجتماعية والثقافية المرتبطة بموضوع البحث. وتهدف تلك الأداة إلى الحصول على أكبر قدر من المعلومات التفصيلية من خلال طرح الموضوع للمناقشة في جماعة يتراوح حجمها بين  $\delta$  إلى  $\delta$  أفراد، ويترك للأفراد التعبير عن وجهات نظرهم وأفكارهم بطريقة حرة وتلقائية. (Hill 1991:197)

أما المعالجة الإحصائية لمتغيرات الدراسة فقد تمت باستخدام برنامج (الحزمة الإحصائية SPSS للعلوم الاجتماعية) Statistical Package of Social Sciences المعروف اختصارا ببرنامج حيث تمت عملية إدخال البيانات وجدولتها واستخدام معامل الارتباط مربع كاي؛ للكشف عن الارتباط بين متغيرات الدراسة.

## سادسا: نتائج الدراســـة:

جاءت الدراسة الميدانية بمجموعة متنوعة من النتائج، نعرض أهمها فيما يلى:

#### خصائص العينة:

اتسمت عينة الدراسة بمجموعة من الخصائص نوضحها فيما يلى:

- 1) من حيث النوع، بلغت نسبة الإناث 55% في حين لم تتجاوز نسبة الذكور 45% من مجموع العينة.
- 2) ومن حيث الديانة، بلغت نسبة المسلمين 90%، ونسبة المسيحيين 10% من مجموع العينة.
- 3 وفيما يتعلق بالفئات العمرية فقد توزعت العينة على خمس مراحل عمرية، فالذين تقل أعمارهم عن 25عاما لم تتجاوز نسبتهم 81%، والذين تتراوح أعمارهم بين 25-2عاما فقد بلغت نسبتهم فقد بلغت نسبتهم 35%، أما من تتراوح أعمارهم بين 35-4 عاما فقد بلغت نسبتهم 35% من مجموع العينة وهي أعلى النسب، وبلغت نسبة الفئة العمرية من 45-5 عاما



- 24%، أما من تتراوح أعمارهم بين 55-65 عاما فقد بلغت نسبتهم 10%، ولم تتجاوز نسبة من تزيد أعمارهم عن 65 عاما 8% من مجموع العينة.
- 4) وفيما يتعلق بمستوى التعليم فقد بلغت نسبة الأميين 13%، ومن يجيدون القراءة والكتابة 40%، والحاصلين على مؤهل متوسط 45%، والحاصلين على مؤهل جامعي 40%، وبلغت نسبة الحاصلين على مؤهل فوق جامعي 11% من مجموع العينة.
- 5) واتضح أن غالبية أفراد العينة ينتمون الأصول ريفية إذ بلغت نسبتهم 62% من مجموع العينة، كما أن غالبيتهم يقيمون حاليا في الريف إذ بلغت نسبتهم 54%.
- 6) أما الحالة الزواجية فقد كان أغلب أفراد العينة من المتزوجين إذ بلغت نسبتهم 71% وبلغت نسبة العزاب 16%، ولم تتجاوز نسبة المطلقين والأرامل 2%، و10% على التوالي من مجموع العينة.
- 7) وفيما يتعلق بمتوسط الدخل الشهري فقد بلغت نسبة من يقل دخلهم عن 500 جنيه 1%، أما من يتراوح دخلهم بين 500- 1000 جنيه فقد بلغت نسبتهم 12%، ومن يتراوح متوسط دخلهم بين 1000- 1500 بنيا فقد بلغت نسبتهم 38%، أما نسبة من يتراوح متوسط دخلهم بين 1500- 2000 فقد كانت 27%، وبلغت نسبة من تجاوز متوسط دخلهم 2000 بنيا شهربا 22%.

## الموقف من الختان والأبعاد الاجتماعية المؤثرة فيه:

| ول (1) توزيع العينة حسب الموقف من عملية الختان | ملية الختان | لموقف من ع | مينة حسب ا | توزيع ال | ىدول (1) |
|------------------------------------------------|-------------|------------|------------|----------|----------|
|------------------------------------------------|-------------|------------|------------|----------|----------|

| النسبة | العدد | الموقف من عملية الختان     |
|--------|-------|----------------------------|
| 61     | 184   | يؤيد إجراء عملية الختان    |
| 39     | 116   | لا يؤيد إجراء عملية الختان |
| %100   | 300   | المجموع                    |

يتضح من الجدول السابق أن غالبية أفراد العينة يؤيدون إجراء الختان، إذ بلغت نسبتهم 61%، ولم تتجاوز نسبة غير المؤيدين 39% من مجموع العينة. وتعكس معطيات الجدول السابق حقيقتين أساسيتين:

الأولى أن ظاهرة الختان ما تزال تحظى بشكل عام بقبول كبير نسبيا بين أفراد العينة. الثانية هي تراجع نسبة المؤيدين لإجراء عملية الختان، وهي نتيجة تتسق مع النتائج التي أظهرتها المسوح الصحية التي أجرتها المنظمات الدولية وكشفت عن تراجع متواصل للظاهرة في المجتمع المصري، حيث أظهر المسح الديموجرافي والصحي في مصر لعام 1995 أن معدل الانتشار العام لظاهرة ختان الإناث بين النساء اللواتي سبق لهن الزواج في الفئة العمرية من 15 – 49 هو 97% -(EI-Zanaty, F. and Way, A 2008:197) تراجعا للختان إذ بلغ معدل انتشاره 0.000 (EI-Zanaty, F. and Way, A 2008:197)

كما أظهرت دراسة مجد تاج الدين وآخرين أن معدل انتشار الختان بين طالبات المدارس بلغ 50.3%، ولم يتجاوز هذا المعدل 46.2% في المدارس الحضرية الحكومية، و9.2% في المدارس الريفية الحكومية. وكشفت الدراسة كذلك أن نسبة الحضرية الخاصة، و 61.7% في المدارس الريفية الحكومية. وكشفت الدراسة كذلك أن نسبة انتشار الظاهرة في محافظة بني سويف 75.5%. (Tag-Eldin, et.al., 2008:4) ومن جانب آخر كشفت الدراسة أن ثمة تراجعاً مماثلاً في نية الأسر في إجراء الختان لبناتهم في المستقبل، وهذا ما يوضحه الجدول التالى:

جدول (2) توزيع العينة حسب نية الأسر القيام بإجراء الختان لبناتهم في المستقبل

| النسبة | العدد | نية الأسر إجراء الختان لبناتهم في المستقبل |
|--------|-------|--------------------------------------------|
| 61     | 184   | سيجري عملية الختان لبناته في المستقبل      |
| 34     | 101   | لن يجري عملية الختان لبناته في المستقبل    |
| 5      | 15    | متردد                                      |
| %100   | 300   | المجموع                                    |

يتضح من الجدول السابق أن غالبية أفراد العينة ينوون القيام بإجراء الختان لبناتهم في المستقبل، إذ بلغت نسبتهم 61%، وأن 34% لا ينوون القيام بذلك، في حين لم يحسم 5% من العينة أمرهم في هذا الشأن.



وتتسق نتائج الجدول مع نتائج الجدول رقم (1) كما تتسق مع نتائج المسوح الديموجرافية والصحية والدراسات الاجتماعية التي أكدت على تراجع معدلات من ينوون إجراء العملية في المستقبل، حيث أظهر المسح الديموجرافي والصحي لعام 2008 أن نسبة الذين يؤيدون استمرار الظاهرة 54% من النساء، و57% من الرجال.(198) EI-Zanaty, F. and Way, A. 2008:

كما تتفق نتائج الجدول مع ما أظهرته دراسة (موموه وزملائه) (Momoh, et.al., 2001) من أن 80% من العينة لن يجربن عملية الختان لبناتهن في المستقبل، وتعددت أسباب عدم إجراء العملية وكان أهمها أن الدين يرفض تلك الممارسة، وأن العملية مُجَرِّمة في بريطانيا، وكذلك ما أظهرته دراسة (رباب السيد عباس 2011) من وجود اتجاهات سلبية لعينة الدراسة من الريفيات نحو ختان الإناث، كما تتفق مع ما أظهرته دراسة كريمة السلاموني (2014) من أن أكثر من نصف المبحوثات بقليل قد أكدن على نيتهن ختان بناتهن في المستقبل اتباعًا للعادات والتقاليد وحماية بناتهن من الانحراف

ومن خلال النتائج السابقة يتضح أن هناك تراجعاً ملحوظا في معدلات انتشار الختان في المجتمع المصري على مدار العقود السابقة، والسؤال المطروح في هذا السياق هو ما أهم العوامل الاجتماعية التي أدت إلى هذا التغير، هذا ما ستحاول الدراسة الكشف عنه فيما يلى:

جدول (3) العلاقة بين النوع والموقف من الختان

300

39

1- النوع:

المجموع

|                 |     | tı    |         | ، الختان |    |       |       |
|-----------------|-----|-------|---------|----------|----|-------|-------|
|                 | موع | المج  | لا يؤيد |          | د  | يؤيـ  | النوع |
| قيمة            | %   | العدد | %       | العدد    | %  | العدد |       |
| $(2\mathbb{1})$ | 100 | 135   | 20      | 27       | 80 | 108   | ذکر   |
| 36.6            | 100 | 165   | 54      | 89       | 46 | 76    | أنثى  |

184

116

يكشف الجدول السابق أن ثمة تفاوتاً عميقاً بين الذكور والإناث في الموقف من الختان، فالذكور أكثر تأييداً للختان من الإناث، حيث أن 80% من الذكور يؤيدون إجراء الختان، مقابل 46% فقط من الإناث، وبذلك فإن معطيات الجدول تؤكد أن النوع Gender يمثل متغيرا حاسما في الموقف من الختان، ويرتبط ذلك بحرص الذكور على الحفاظ على الجسد الأنثوي وحمايته من أي انتهاك، على اعتبار أن ذلك الجسد يمثل في النهاية مؤشرا على شرف الجماعة القرابية بأسرها.

والحقيقة أن تلك النتيجة تتوافق مع ما يطرحه بعض المؤرخين وعلماء الأنثروبولوجيا من أن ممارسة الختان لا ترتبط بثقافة بعينها أو دين بذاته، حيث وُجدت في المجتمعات التقليدية القديمة القائمة على بنية اجتماعية ذكورية. (Wilson, A. 2012:4). ومن أجل التأكد من العلاقة بين النوع والموقف من الختان تم حساب قيمة (كا2) التي بلغت 36.6 وهي ذات دلالة إحصائية مما يؤكد قوة العلاقة بين المتغيرين.

جدول (4) العلاقة بين السن والموقف من الختان

2- السن :

|            |         | • •   |    | من الختان |    |       |                 |
|------------|---------|-------|----|-----------|----|-------|-----------------|
|            | المجموع |       | بد | لا يؤب    | د  | يؤيـ  | السن            |
|            | %       | العدد | %  | العدد     | %  | العدد |                 |
|            | 100     | 53    | 68 | 36        | 32 | 17    | أقل من 25 عاما  |
| قيمة (كا2) | 100     | 45    | 52 | 23        | 48 | 22    | من 25 – 35 عاما |
| 55.98      | 100     | 74    | 38 | 28        | 62 | 46    | من 35 – 45 عاما |
|            | 100     | 73    | 32 | 23        | 68 | 50    | من 45 – 55 عاما |
|            | 100     | 30    | 17 | 5         | 83 | 25    | من 55 – 65 عاما |
|            | 100     | 25    | 04 | 1         | 96 | 24    | 65 عاما فأكبر   |
|            | 100     | 300   | 39 | 116       | 61 | 184   | المجموع         |

يتضح من الجدول السابق أن هناك علاقة طردية بين السن والموقف من الختان، بمعنى أنه كلما ارتفع السن زاد معدل تأييد إجراء الختان، حيث نلاحظ أن 32% فقط ممن تقل أعمارهم عن 25عاما يؤيدون إجراء الختان، وترتفع النسبة لتصل إلى 48% لدى من تتراوح أعمارهم بين



45-35 عاماً، وتزداد ارتفاعا لتصل إلى 62% لدى من تتراوح أعمارهم بين 45-45 عاماً، وتزداد أكثر لتصل إلى 48% لدى من تتراوح أعمارهم بين 45-55 عاماً، ويستمر معدل تأييد إجراء الختان في الارتفاع ليصل إلى 88% لدى من تتراوح أعمارهم بين 45-65-65 عاماً، ويبلغ معدل التأييد أقصى ارتفاع له لدى من تتجاوز أعمارهم 45-65-65 عاماً ليصل إلى 45%.

وتكشف نتائج الجدول السابق عن حقيقة أساسية وهي أن جيل الكبار أكثر تمسكاً بإجراء الختان، في مقابل اتجاه الأجيال الشابة نحو رفض هذه العادة، وهو ما يؤكد ما أثبته الجدول رقم (1) من تراجع ظاهرة الختان في المجتمع المصري، حيث أن الأجيال الجديدة أكثر انفتاحا ورغبة في تغيير العادات الاجتماعية الموروثة. وقد تبين من دراسات الحالة المتعمقة أن كبار السن يمارسون ضغوطاً قوية لإجراء عملية الختان، وذلك تمشيا مع العادات الاجتماعية التي نشأوا عليها، فكبار السن أكثر تمسكا بالعادات الاجتماعية وأكثر إصرارا على مقاومة أي تغير، وثمة وجهة نظر في هذا السياق يذكرها أحد المبحوثين وهي أن (الدنيا اتقلت بركتها) بمعنى أن المجتمع صار أكثر تمردا على الموروث الاجتماعي الملئ بالبركة والحكمة. ومن أجل التأكد من العلاقة بين السن والموقف من الختان تم حساب قيمة (كا2) التي بلغت 55.98 وهي ذات دلالة إحصائية مما يؤكد قوة العلاقة بين المتغيرين.

#### -التعليم:

والحقيقة أن هناك عاملا آخر داعما لعامل السن في التأثير على الموقف من الختان، وهو متغير التعليم، حيث أن مستوى التعليم أكثر ارتفاعا بين الأجيال الشابة عن جيل الكبار. وهذا ما نوضحه في الجدول التالي:

|       |     | ti    |         | الختان |      |       |                |
|-------|-----|-------|---------|--------|------|-------|----------------|
|       | موع | المج  | لا يؤبد |        | يؤبد |       | مستوى التعليم  |
|       | %   | العدد | %       | العدد  | %    | العدد |                |
|       | 100 | 39    | 05      | 2      | 95   | 37    | أمي            |
| قيمة  | 100 | 37    | 08      | 3      | 92   | 34    | يقرأ ويكتب     |
| (215) | 100 | 70    | 36      | 25     | 64   | 45    | مؤهل متوسط     |
|       | 100 | 121   | 55      | 67     | 45   | 54    | مؤهل جامعي     |
| 52.53 | 100 | 33    | 58      | 19     | 42   | 14    | مؤهل فوق جامعي |
|       | 100 | 300   | 39      | 116    | 61   | 184   | المجموع        |

جدول (5) العلاقة بين مستوى التعليم والموقف من الختان

يكشف الجدول السابق عن وجود علاقة عكسية بين مستوى التعليم ومدى تأييد عملية الختان، فكلما ارتقى مستوى التعليم انخفضت درجة تأييد عملية الختان، والعكس صحيح، حيث نلاحظ أن 95% من الأميين يؤيدون إجراء الختان، وتنخفض النسبة لتصل إلى 92 % ممن يجيدون القراءة والكتابة، وتنخفض درجة التأييد لتصل إلى 64% لدى الحاصلين على مؤهل متوسط، وتصل إلى 45% لدى الحاصلين على مؤهل جامعي، وتبلغ درجة التأييد أدنى مستوياتها لدى الحاصلين على مؤهل فوق جامعي لتصل إلى 42% من مجموع العينة.

ومن أجل التأكد من قوة العلاقة بين مستوى التعليم والموقف من الختان تم حساب قيمة (كا2) فبلغت 52.53، وهي دالة إحصائياً مما يؤكد قوة العلاقة بين المتغيرين.

وتتوافق تلك النتيجة مع ما أظهرته نتائج المسح الصحي والاجتماعي للمجتمع المصري لعام 2008، حيث أن المتعلمين والمتعلمات أقل الفئات الاجتماعية تأييدا لاستمرار الختان، حيث يرى 72% من الأميين ضرورة استمراره، مقابل 42% من الحاصلين على تعليم ثانوي وجامعي.-(El-xanaty, F. and Way, A. 2008: 202)

كما تتوافق هذه النتيجة مع ما أظهرته دراسات كل من جيهان مجد عبدالرحمن (2006) من وجود فروق ذات دلالة إحصائية بين متوسطات درجات الأمهات في الاتجاه نحو تأييد ختان الإناث باختلاف مستوى التعليم وذوي التعليم المنخفض، ورباب السيد حبيب عباس (2011) عن وجود فروق ذات دلالة إحصائية بين متغير الحالة التعليمية واتجاهات الريفيات نحو ختان الإناث، ودراسة كريمة السلاموني (2014) عن وجود علاقة وثيقة بين المستوى الاجتماعي والتعليمي للمرأة، وبين رؤيتها لممارسة ختان الإناث، وتأييدها لاستمرارها

وتتجلى أهمية التعليم – في أحد جوانها - في قدرة الفرد على فهم الأبعاد الصحية والنفسية والدينية وغيرها من الأبعاد المتعلقة بظاهرة الختان، ويتحقق ذلك من خلال القراءة الواعية لمختلف تلك الجوانب، وقد كشفت الدراسة أنه كلما ارتفع مستوى التعليم ارتفع معدل القراءة حول ممارسة الختان، وهو ما يعني ارتقاء مستوى الوعي العلمي بظاهرة الختان، وهذا ما يوضحه الجدول (6):



|            | a 11 |       | الختان  | رث حول |       |       |                |
|------------|------|-------|---------|--------|-------|-------|----------------|
|            | موع  | المج  | لم يقرأ |        | قـرأً |       | مستوى التعليم  |
|            | %    | العدد | %       | العدد  | %     | العدد |                |
| قيمة (كا2) | 100  | 39    | 100     | 39     | 0     | 0     | أمي            |
| 80.02      | 100  | 37    | 100     | 37     | 0     | 0     | يقرأ ويكتب     |
|            | 100  | 70    | 76      | 53     | 24    | 17    | مؤهل متوسط     |
|            | 100  | 121   | 46      | 56     | 54    | 65    | مؤهل جامعي     |
|            | 100  | 33    | 33      | 11     | 67    | 22    | مؤهل فوق جامعي |
|            | 100  | 300   | 65      | 196    | 35    | 104   | المجموع        |

يكشف الجدول السابق ابتداءً حقيقة أساسية وهي تدني مستوى القراءة بشكل عام، إذ لم تتجاوز نسبة من يقرأون حول ممارسة الختان 35% من مجموع العينة، على الرغم من أن نسبة الأميين لا تتجاوز 13% من مجموع العينة ( $^{(3)}$  وهي نتيجة تتسق مع المؤشرات الدولية التي تكشف عن تدني معدل القراءة في العالم العربي.

ويكشف الجدول من ناحية أخرى عن وجود علاقة طردية بين مستوى التعليم ونسبة من يقرأون عن الختان، فكلما ارتقى مستوى التعليم زاد معدل القراءة، حيث نجد أن كل الأميين والذين يجيدون القراءة والكتابة لم يقرؤوا شيئا حول الختان بطبيعة الحال. ونجد أن 24% من الحاصلين على مؤهل متوسط يقرأون حول الختان، وتزداد النسبة بين الحاصلين على مؤهل جامعي لتبلغ 67% وتزداد النسبة أكثر لدى الحاصلين على مؤهل فوق جامعي لتبلغ 67% منهم.

ومن أجل التأكد من قوة العلاقة بين مستوى التعليم والقراءة حول الختان تم حساب قيمة (كا2) التي بلغت 80.02، وهي دالة إحصائياً مما يؤكد قوة العلاقة بين المتغيرين.

<sup>(1)</sup> راجع خصائص العينة في العنصر رقم (1) حول نتائج الدراسة الميدانية

ومن جانب آخر فإن المستوى التعليمي للوالدين يلعب دوراً مؤثرا في تحديد الموقف من الختان، وهذا ما نوضحه في الجدول الآتي:

جدول (7) العلاقة بين مستوى تعليم الأب والموقف من الختان

|               | •   | - 11  |         | ن الختان |              |       |                  |
|---------------|-----|-------|---------|----------|--------------|-------|------------------|
|               | موع | المج  | لا يؤيد |          | يؤيد لا يؤيد |       | مستوى تعليم الأب |
|               | %   | العدد | %       | العدد    | %            | العدد |                  |
| قيمة<br>(كا2) | 100 | 79    | 24      | 19       | 76           | 60    | أمي              |
| 53.63         | 100 | 100   | 25      | 25       | 75           | 75    | يقرأ ويكتب       |
|               | 100 | 65    | 49      | 32       | 51           | 33    | مؤهل متوسط       |
|               | 100 | 55    | 70      | 39       | 30           | 16    | مؤهل جامعي       |
|               | 100 | 01    | 100     | 01       | 0            | 0     | مؤهل فوق جامعي   |
|               | 100 | 300   | 39      | 116      | 61           | 184   | المجموع          |

يكشف الجدول السابق عن وجود علاقة عكسية بين مستوى تعليم الأب ومدى تأييد الأبناء لعملية الختان، فكلما ارتقى مستوى تعليم الأب انخفضت درجة تأييد عملية الختان، والعكس صحيح، حيث نلاحظ أن 76% ممن آباؤهم أميين يؤيدون إجراء الختان، وتنخفض النسبة لتصل إلى 75% ممن يجيد آباؤهم القراءة والكتابة، وتنخفض درجة التأييد لتصل إلى 51% لدى الحاصلين آباؤهم على مؤهل متوسط، وتصل إلى 16% لدى الحاصلين آباؤهم على مؤهل جامعي، ومن أجل التأكد ولم يؤيد أحد عملية إجراء الختان من الحاصلين آباؤهم على مؤهل فوق جامعي. ومن أجل التأكد من قوة العلاقة بين مستوى التعليم والموقف من الختان تم حساب قيمة (كا2) فبلغت 53.63، وهي دالة إحصائياً مما يؤكد قوة العلاقة بين المتغيرين.



جدول (8) العلاقة بين مستوى تعليم الأم والموقف من الختان

|               |         | † í   |         | الختان |      |       |                  |
|---------------|---------|-------|---------|--------|------|-------|------------------|
|               | المجموع |       | لا يؤيد |        | يؤيد |       | مستوى تعليم الأم |
|               | %       | العدد | %       | العدد  | %    | العدد |                  |
| قيمة<br>(كا2) | 100     | 188   | 23      | 43     | 77   | 145   | أمي              |
| 55.33         | 100     | 12    | 50      | 06     | 50   | 06    | يقرأ ويكتب       |
|               | 100     | 69    | 65      | 45     | 35   | 24    | مؤهل متوسط       |
|               | 100     | 29    | 69      | 20     | 31   | 09    | مؤهل جامعي       |
|               | 100     | 02    | 100     | 02     | 0    | 0     | مؤهل فوق جامعي   |
|               | 100     | 300   | 39      | 116    | 61   | 184   | المجموع          |

يكشف الجدول السابق عن وجود علاقة عكسية بين مستوى تعليم الأم ومدى تأييد الأبناء لعملية الختان، فكلما ارتقى مستوى تعليم الأم انخفضت درجة تأييد الأبناء عملية الختان، والعكس صحيح، حيث نلاحظ أن 77% ممن أمهاتهم أميات يؤيدون إجراء الختان، ويؤيد الختان والعكس صحيح ممن تجيد أمهاتهم القراءة والكتابة، وتنخفض درجة التأييد لتصل إلى 35% لدى أبناء الحاصلات على مؤهل متوسط، وتصل إلى 31% لدى أبناء الحاصلات على مؤهل جامعي، ولم يؤيد أحد عملية إجراء الختان من أبناء الحاصلات على مؤهل فوق جامعي.

ومن أجل التأكد من قوة العلاقة بين المستوى التعليمي والموقف من الختان تم حساب قيمة (كا2) فبلغت 55.33، وهي دالة إحصائياً مما يؤكد قوة العلاقة بين المتغيرين.

## المستوى الاقتصادى:

جدول (9) العلاقة بين المستوى الاقتصادى والموقف من الختان

|                      |     | - 11  |         | الختان |      |       |                   |
|----------------------|-----|-------|---------|--------|------|-------|-------------------|
|                      | موع | المج  | لا يؤيد |        | يؤيد |       | المستوى الاقتصادي |
|                      | %   | العدد | %       | العدد  | %    | العدد |                   |
| 1 2                  | 100 | 02    | 50      | 01     | 50   | 01    | أقل من 500ج       |
| (2لا) قىيمة<br>11.16 | 100 | 37    | 41      | 15     | 59   | 22    | من 500-1000ج      |
| lo:                  | 100 | 115   | 44      | 51     | 56   | 64    | من 1000-1500ج     |
|                      | 100 | 81    | 24      | 19     | 76   | 62    | من 1500- 2000ج    |
|                      | 100 | 65    | 46      | 30     | 54   | 35    | 2000ج فأكثر       |
|                      | 100 | 300   | 39      | 116    | 61   | 184   | المجموع           |

يتضح من الجدول السابق أن هناك تقاربا في الموقف من الختان بين المستويات الاقتصادية المختلفة، فنسبة التأييد تتراوح بين 50% و50% في كل المستويات، باستثناء من تتراوح دخولهم بين 500 – 2000 جنها فترتفع نسبة التأييد إلى 50%، ويتبين من ذلك أن المستوى الاقتصادي لا يمثل عاملا حاسما في تحديد الموقف من الختان، وأن العوامل الأخرى أكثر تأثيرا في هذا السياق.

والحقيقة أن تلك النتيجة تكشف عن حقيقة أساسية وهي أن العوامل الاجتماعية والثقافية أكثر تأثيرا في السلوك الإنساني من العوامل الاقتصادية، بمعني أن ثمة بنية ثقافية أعمق في المجتمع تمثل حاضنة أوسع لكل الفئات الاجتماعية، وبالتالي يتراجع تأثير العوامل الاقتصادية أمام قوتها.

ومن أجل التأكد من قوة العلاقة بين المستوى الاقتصادي والموقف من الختان تم حساب قيمة (كا2) التي بلغت 11.16، وهي غير دالة إحصائيا. مما يؤكد ضعف العلاقة بين المتغيرين.



## الديانة:

| العلاقة بين الديانة والموقف من الختان | (10) | جدول ( |
|---------------------------------------|------|--------|
|---------------------------------------|------|--------|

|       |         | c 11  |      | ، الختان |    |       |         |
|-------|---------|-------|------|----------|----|-------|---------|
|       | المجموع |       | يؤيد | K        |    | يؤيد  | الديانة |
| قيمة  | %       | العدد | %    | العدد    | %  | العدد |         |
| (215) | 100     | 271   | 36   | 98       | 64 | 173   | مسلم    |
| 17.41 | 100     | 29    | 62   | 18       | 38 | 11    | مسيحي   |
|       | 100     | 300   | 39   | 116      | 61 | 184   | المجموع |

يكشف الجدول السابق أن ثمة تفاوتا جلياً بين المسلمين والمسيحيين فيما يتعلق بالموقف من الختان، فغالبية العينة من المسلمين تؤيد إجراء الختان إذ بلغت نسبتهم 64% من مجموع المسلمين، في حين لم تتجاوز نسبة مؤيدي إجراء الختان من المسيحيين 38% منهم. واستنادا لذلك فإن العامل الديني يمثل عاملا فاعلا بشدة في تحديد الموقف من الختان.

ومن أجل التأكد من قوة العلاقة بين الانتماء الديني والموقف من الختان تم حساب قيمة (كا2) فبلغت 17.41، وهي دالة إحصائياً مما يؤكد قوة العلاقة بين المتغيرين.

والحقيقة أن الخطاب الديني يؤدي دوراً معتبراً في ترسيخ الوعي لدى أفراد المجتمع بالمشروعية الدينية للختان، ويمثل الدعاة الدينيون المحدثون أداة مهمة في الترويج لتلك الممارسة، خاصة في ظل ما يحظون به من ثقة وتقدير من قطاع كبير في المجتمع، وقد كشفت الدراسة المتعمقة أن الخطاب الديني القديم لم يكن يهتم على الإطلاق بمسألة الختان، ولم ينشغل الدعاة القدامى بتلك المسألة، تقول إحدى حالات الدراسة: (ماكناش نسمع المشايخ زمان بيتكلموا عن طهارة البنات لان كل الناس كانت بتعملها عادي) ولذلك يرى البعض أن الدعوة لإلغاء تلك العادة هي دعوة مشبوهة تحاول القضاء على أخلاق المجتمع وقيمه الاجتماعية والدينية، ولذلك فإن الدعاة الجدد يدافعون عن أخلاق المجتمع وقيمه الدينية بالدفاع عن عادة ختان البنات.

ويكشف الجدول التالي عن وجهة نظر أفراد العينة في أهم الأبعاد الدينية المؤثرة في تأييدهم لممارسة الختان.

جدول (11) يوضح وجهة نظر أفراد العينة في أهم الأبعاد الدينية المؤثرة في تأييدهم لممارسة الختان

| ىوع | المجه | وافق | غير م | ىلم | لايم  | يوافق لا ب |       | الأبعاد الدينية                          |
|-----|-------|------|-------|-----|-------|------------|-------|------------------------------------------|
| %   | العدد | %    | العدد | %   | العدد | %          | العدد | ۱ه بغاد اندینیه                          |
| 100 | 300   | 26   | 67    | 18  | 55    | 56         | 178   | يؤكد كثير من علماء<br>الدين شرعية الختان |
| 100 | 300   | 21   | 62    | 24  | 73    | 55         | 165   | ختان البنات سنة<br>مؤكدة في الإسلام      |
| 100 | 300   | 16   | 47    | 28  | 85    | 56         | 168   | الأحاديث النبوية حول<br>الختان صحيحة     |
| 100 | 300   | 24   | 72    | 31  | 93    | 45         | 135   | كل الأديان السماوية<br>تحض على الختان    |

يوضح الجدول السابق أبرز الأبعاد المتعلقة بالبعد الديني والتي تؤثر في الموقف من ممارسة الختان، فالبعد الأول يتعلق بما يطرحه رجال الدين حول شرعية الختان، إذ يوافق 56% من العينة العينة على أن الكثير من رجال الدين يؤكدون على شرعية الختان، كما يوافق 55% من العينة على أن ختان البنات سنة مؤكدة في الإسلام، ويعتقد 56% من العينة أن الأحاديث النبوية الشريفة حول الختان صحيحة في سندها (أي أنها ليست ضعيفة أو موضوعة) ويرى 45% من العينة أن كل الأديان السماوية تحض على الختان.

وتتوافق تلك النتيجة مع ما أظهرته نتائج المسح الصعي والاجتماعي للمجتمع المصري لعام 2008، حيث يعتقد حوالي 52% من عينة البحث أن ختان الإناث يعد مطلباً دينياً، وبالتالي فينبغي استمراره والحفاظ عليه.(El-Zanaty, F. and Way, A. 2008: 202) كما تتوافق مع ما كشفت عنه دراسة (Budiharsana, et.al., 2003) أن المجتمعات المحلية المسلمة في إندونيسيا تدعم استمرار ممارسة الختان، وذلك لأنها تدرك الختان باعتبارة عادة وتقليدا اجتماعيا من جهة، وواجبا دينيا من جهة أخرى، ويريد القادة الدينيون استمرار تلك العادة إلى ما لانهاية، لأنهم يعتبرونها فعلا يستلزمه الإيمان.



وتتوافق تلك النتيجة كذلك مع ما أوضحته دراسة كريمة السلاموني (2014) من أن ظاهرة ختان الإناث تستمد وجودها واستمراريتها من خلال العادات والتقاليد المجتمعية المترسخة في القيم الثقافية والاجتماعية للمجتمع المصري ريفه وحضره، وذلك إلى جانب الرؤى الدينية المستندة إلى الفهم الخاطئ للأدلة الدينية المساقة التي تضفي عليها العادات والتقاليد قدسية وشرعية.

## الموطن الأصلى ومحل الإقامة الحالى:

| _             | 6-2-7 bit |         |         |          |    |       |               |
|---------------|-----------|---------|---------|----------|----|-------|---------------|
|               | _         | المجموع |         | , الختان |    |       |               |
|               | موع       | المج    | لا يؤيد |          |    | يؤيد  | الموطن الأصلي |
| قيمة<br>(كا2) | %         | العدد   | %       | العدد    | %  | العدد |               |
| 37.4          | 100       | 186     | 25      | 47       | 75 | 139   | ريف           |
|               | 100       | 114     | 61      | 69       | 39 | 45    | حضر           |
|               | 100       | 300     | 39      | 116      | 61 | 184   | المجموع       |

حدول (12) العلاقة بين الموطن الأصلى والموقف من الختان

يتضح من الجدول السابق أن ثمة تباينا واضحا بين الريفيين والحضريين فيما يتعلق بالموقف من الختان، حيث يؤيد عملية الختان 75% من مجموع الريفيين، في حين لم تتجاوز نسبة من يؤيدها من الحضريين 39%، واستناداً لذلك فإن عامل الموطن الأصلي يمثل متغيراً فارقا في الموقف من الختان.

وتتسق تلك النتيجة مع المسوح الصحية والديموجرافية المتتالية لمصر والتي تؤكد ارتفاع معدل الممارسة في المجتمع الريفي عنها في المجتمع الحضري. ومن أجل التأكد من العلاقة بين الموطن الأصلي والموقف من الختان تم حساب قيمة (كا2) فبلغت 37.4، وهي دالة إحصائياً مما يؤكد قوة العلاقة بين المتغيرين. ومن جانب آخر فإن متغير محل الإقامة الحالي يدعم النتيجة المرتبطة بالموطن الأصلي، وهذا ما يوضحه الجدول التالي.

الموقف من الختان المجموع لا يؤىد محل الإقامة يؤبد % العدد % العدد % العدد 22  $(2 \bowtie)$ 100 163 35 78 128 ریف 59 444 100 137 81 41 56 حضر 39 100 300 116 184 61 المجموع

جدول (13) العلاقة بين محل الإقامة والموقف من الختان

يتضح من الجدول السابق أن هناك اختلافا جلياً بين المقيمين في الريف والمقيمين في الحضر فيما يتعلق بالموقف من الختان، حيث يؤيد عملية الختان 78% من مجموع المقيمين في الريف، في حين لم تتجاوز نسبة من يؤيدها من المقيمين في الحضر 41%، واستناداً لذلك فإن عامل محل الإقامة يدعم ما أسفرت عنه نتائج الجدول (10) المتعلق بالموطن الأصلي.

ومن أجل التأكد من محل الإقامة والموقف من الختان تم حساب قيمة (كا2) فبلغت 44.4، وهي دالة إحصائياً مما يؤكد قوة العلاقة بين المتغيرين.

وتتسق تلك النتيجة مع ما أظهرته دراسة مجد تاج الدين وآخرين أن معدل انتشار الختان بين طالبات المدارس الحضرية الحكومية بلغ 46.2%، وفي المدارس الحضرية الخاصة 9.2%، وفي المدارس الحكومية الريفية 61.7%. (Tag-Eldin, et.al, 2008:270) كما تتسق مع ما أظهرته دراسة جهان مجد عبد الرحمن (2006) من وجود فروق ذات دلالة إحصائية بين متوسطات درجات الأمهات في الاتجاه نحو تأييد ختان الإناث باختلاف (السن، مستوى التعليم، المستوى الاقتصادي، ومحل الإقامة) لصالح الأمهات الأصغر سنا، وذوي التعليم المنخفض، والمستوى الاقتصادى المتدنى، والمقيمات بالريف والأحياء الشعبية.

## الضغوط الاجتماعية:

تمثل الضغوط الاجتماعية من داخل الأسرة وخارجها أحد الأبعاد المهمة في استمرار ختان الإناث، فالواقع أنه في كثير من الحالات تجبر الفتاة على عملية الختان، حيث لا تمتلك خيارا

امتثالا للتقاليد



لرفض إجرائه، وذلك نتيجة لصغر سنها، وضعف تعليمها، وقلة مواردها، مما يجعلها معتمدة بشكل أساسي على والديها، وبعد ذلك على زوجها، وفي الحالات النادرة التي ترفض فها الفتاة إجراء العملية، يتم إجرائها قسراً، واستنادا إلى ذلك، يُرغم بناء القوة داخل الأسرة الممثل بالأساس في كبار السن الفتاة على قبول الختان، وتُرغمها التقاليد الاجتماعية على اعتباره أمرا طبيعيا ومقبولا، وتتبنى المبررات التي تؤيد إجرائه.(Althaus 1997:132)

وقد كشفت الدراسة الميدانية أن نسبة كبيرة من أفراد العينة يعتقدون أن معظم الفتيات يتم إكراههن على الختان، وأن الضغوط الاجتماعية الخارجية وكبار السن يلعبون دورا مهما في استمرار الختان، وهذا ما يكشفه الجدول التالي:

| وع  | المجم | افق | غير مو | علم | لايا  | يوافق |       | t · · ti                 |
|-----|-------|-----|--------|-----|-------|-------|-------|--------------------------|
| %   | العدد | %   | العدد  | %   | العدد | %     | العدد | الضغوط                   |
| 100 | 300   | 26  | 77     | 14  | 42    | 60    | 181   | تجبر معظم الفتيات على    |
| 100 | 300   | 20  | 7 7    | 14  | 42    | 00    | 101   | إجراء الختان             |
| 100 | 300   | 35  | 105    | 10  | 31    | 55    | 164   | الضغوط الاجتماعية تدفع   |
| 100 | 300   | 33  | 103    | 10  | 31    | 33    | 104   | الأسرة لإجراء الختان     |
| 100 | 300   | 5   | 17     | 7   | 19    | 88    | 264   | يصر كبار السن على الختان |

جدول (14) يوضح وجهة نظر العينة في الضغوط الاجتماعية المؤثرة على الختان

يوضح الجدول السابق أن 60% من العينة يرون أن معظم الفتيات يتم إجبارهن على الختان، ويرى 55% أن الضغوط الاجتماعية تدفع الأسرة لإجراء الختان، ويرى 88% أن كبار السن يصرون على إجراء الختان امتثالا للتقاليد الاجتماعية، وتكشف تلك المعطيات التأثير الواضح للضغوط الاجتماعية والأسرية في استمرار عملية الختان.

وقد تبين من دراسات الحالة المتعمقة أن كبار السن - خاصة الرجال - يمارسون ضغوطاً قوية لإجراء عملية الختان، وذلك تمشيا مع العادات الاجتماعية التي نشأوا عليها، وإصرارهم على مقاومة كل صور التغير الاجتماعي، وذلك استنادا للسلطة الرمزية التي يملكها الكبار في المجتمعات التقليدية.

## الختان كوسيلة للضبط الاجتماعى:

يلعب ختان الإناث دورا مهما في عملية الضبط الاجتماعي في المجتمعات التقليدية، ففي المجتمعات التي تتحدد فها مكانة الفرد استنادا إلى النسب الأبوي، تعمل ظاهرة ختان الإناث على تقليل الشكوك المرتبطة بالأبوة، وذلك من خلال تحجيم ومنع أي نشاط جنسي للمرأة خارج إطار الزواج.(Althaus 1997:131)

وقد كشفت الدراسة الميدانية أن - الختان كممارسة ثقافية - يلعب دورا في عملية الضبط الاجتماعي social control وذلك من خلال قدرته على إضعاف السلوك الجنسي للفتاة، وبالتالي يجعل الفتاة في مأمن من الوقوع في الخطأ والخطيئة، وما يسفر عن ذلك من مشكلات اجتماعية بين عائلة الفتاة والعائلات الأخرى. وثمة آليات متعددة يمارس من خلالها الختان دوره في الضبط الاجتماعي يوضحها الجدول التالي:

| سها الختان من وجهة نظر العينة | بات الضبط الاجتماعي التي يمار | جدول (15) يوضح آل |
|-------------------------------|-------------------------------|-------------------|
|-------------------------------|-------------------------------|-------------------|

|     | المجموع | ئق | غير مواف |   | لا يعلم |    | يوافق | آليات الضبط                             |
|-----|---------|----|----------|---|---------|----|-------|-----------------------------------------|
| %   | العدد   | %  | العدد    | % | العدد   | %  | العدد | الیات الصبط                             |
| 100 | 300     | 37 | 111      | 5 | 16      | 58 | 173   | الختان يحمي البنت من<br>الانحراف        |
| 100 | 300     | 40 | 119      | 6 | 19      | 54 | 162   | يساعد الختان على منع<br>الخيانة الزوجية |
| 100 | 300     | 42 | 127      | 7 | 20      | 51 | 153   | ختان المرأة يحافظ على<br>استقرار الأسرة |

يوضح الجدول السابق أن الختان يمثل واحدا من وسائل الضبط الاجتماعي، حيث أنه يعمل على ضبط سلوك الرجل والمرأة على السواء، فنجد أن 58% من أفراد العينة يرون أن الختان يحمي الفتاة من الانحراف، ويوافق 54% على أن الختان يمنع الخيانة الزوجية، ويعتقد 51% أنه يحافظ على استقرار الأسرة.

وقد كشفت دراسات الحالة المتعمقة أن ثمة معتقدات راسخة تعزز دور الختان في عملية الضبط الاجتماعي، فالفتاة المختتنة (نضيفة... عفيفة... شريفة ما تبصش على الحرام قبل الزواج



ولا بعده، بتخلي ربنا بين عينها، وتحافظ على اسم عيلتها، وتصون غيبة جوزها، وتخاف على سمعة ولادها وأهلها) (علشان كده جوزها بيحطها في عينية ويتمنى لها الرضا ترضى).

وتتفق النتيجة السابقة مع ما كشفت عنه دراسة كريمة السلاموني (2014) من أن ختان الإناث يعد آلية من آليات سيطرة وهيمنة الثقافة الأبوية على جسد المرأة وقمعه؛ لإثبات مكانة الرجال وسطوتهم وسيطرتهم على النساء.

### البنية الرمزية للختان:

على الرغم من أهمية الأبعاد الاجتماعية التي رصدناها منذ قليل في التأثير على الموقف من عملية الختان، إلا أن البنية الرمزية المرتبطة بها تظل هي المؤثر الأكبر والأكثر عمقاً في تشكيل الظاهرة وتحديد مساقها واتجاهاتها في الواقع الاجتماعي.

والحقيقة أن ظاهرة الختان تتضمن حمولة رمزية كثيفة ترتبط بالأساس بوضع المرأة في الفضاء الاجتماعي العام، وبصورة الجسد الأنثي في المعتقد الشعبي الراسخ في الوجدان المصري، فالختان ليس مجرد إجراء طبي مخصوص، وإنما هو عملية اجتماعية – ثقافية معقدة تتضمن العديد من القيم والمضامين الثقافية العميقة.

وسوف نحاول في هذا السياق الكشف عن أهم جوانب البنية الرمزية للختان والتي تسهم في استمراره، ورسوخه في المجتمع رغم التغير الكبير الذي يشهده المجتمع.

## الختان والحفاظ على رأس المال الرمزي للأسرة:

تمثل قيم الشرف و(العِرض) والعفاف جزءا من رأس المال الرمزي للأسرة في المجتمعات التقليدية، فهذه المجتمعات لا تنظر إلى قضية شرف المرأة وعذريتها باعتبارها شأنا خاصا بها – كما هو الحال في المجتمعات الغربية – وإنما تعتبره رمزاً لشرف الجماعة القرابية بأسرها، وعلى الرغم من أن الأنثى تحتل مكانة اجتماعية ثانوية، بل وهامشية مقارنة بالذكر في تلك المجتمعات، إلا أن هيبة الجماعة القرابية ومنزلتها الاجتماعية تتوقفان على سلوك الأنثى، ومدى مراعاتها للمبادئ الأخلاقية أكثر مما تتوقف على سلوك الذكر. (سامية الساعاتي300:2003)

فالفتاة التي تفرط في جسدها: «تسود وجوه أهلها، وتسود عمائمهم، وتخفض رؤوسهم إلى الحضيض، وتقصم ظهورهم وتجعلهم مضغة في الأفواه؛ لذلك قد يلجئون في كثير من الأحيان إلى قتلها؛ لغسل العار الذي لحق بهم». (سامية الساعاتي 2003: 230)

إن أحد المبررات الكثيرة لإجراء الختان في مناطق كثيرة من العالم الإسلامي هو كبح chastity الرغبة الرغبة الجنسية للفتاة وضبطها حتى موعد الزواج، والحفاظ على عفة دافتاة وعذريتها، ومن ثم الحفاظ على شرف العائلة وكرامتها، وتكون الفتاة بعد الزواج أكثر انشغالا بالأمور المنزلية والمعيشية من انشغالها بالأمور الجنسية (ويعد الختان سبباً رئيساً في ذلك)، وتنتظر الفتاة مزيدا من الارتقاء في مكانها الاجتماعية إذا انجبت طفلاً ذكراً. (Boddy1982:689)

وتعد عذرية الفتاة في العديد من المجتمعات سببا جوهريا لقدرة الأسرة على ترتيب زواج أفضل لها والحصول على مهر عال، بجانب المحافظة على شرف الأسرة ومكانتها الاجتماعية، ومن ثم زيادة رأس مالها الرمزي، ففي الصومال على سبيل المثال، تمنح ثقافة المجتمع أسرة الزوج المحتمل الحق في فحص جسد العروس قبل الزواج، كما تحرص الأمهات على الفحص الدوري لموضع الختان لدى بناتهن للتأكد من عذريتهن. (Althaus 1997:132)

وتمثل عملية ختان الإناث إحدى الآليات الاجتماعية والثقافية التي ابتدعتها المجتمعات التقليدية للحفاظ على عذرية الفتاة، ومن ثم صيانة رأس المال الرمزي من الانتهاك، وقد كشفت الدراسة الميدانية عن أهم الأبعاد التي تشكل دور الختان في المحافظة على رأس المال الرمزي.

جدول (16) يوضح وجهة نظر أفراد العينة في أهم الأبعاد المُشَكلة لدور الختان في المحافظة على رأس المال الرمزي

| موع | المجد | وافق | غير مو | ىلم | لا يع | يوافق |       | الأبعاد المشكلة لرأس المال    |
|-----|-------|------|--------|-----|-------|-------|-------|-------------------------------|
| %   | العدد | %    | العدد  | %   | العدد | %     | العدد | الرمزي                        |
| 100 | 300   | 35   | 102    | 04  | 16    | 61    | 182   | الختان نظافة وطهارة وعفة      |
| 100 | 300   | 37   | 107    | 04  | 16    | 59    | 177   | الختان إكرام للمرأة وإعفاف    |
|     |       |      |        |     |       |       |       | به<br>الختان يجعل البنت تحافظ |
| 100 | 300   | 38   | 112    | 05  | 15    | 57    | 173   | على شرفها                     |
| 100 | 300   | 37   | 108    | 06  | 17    | 57    | 175   | الختان حماية لشرف الفتاة      |
| 100 | 300   | 31   | 100    | 00  | 17    | 31    | 173   | وشرف الأسرة                   |



يتضح من الجدول السابق أن ثمة أبعاداً مترابطة تؤسس لدور الختان في المحافظة على رأس المال الرمزي، فنجد أن 61% من العينة يرون أن الختان نظافة وطهارة وعفة، والمعروف أن تلك المفردات تحمل مضامين رمزية عميقة في الوعي الاجتماعي، حيث أنها تنفي عن حاملها معان أخرى مغايرة تماماً، تمثل وصماً للفتاة والجماعة القرابية بأسرها كالنجاسة والانفلات الأخلاقي، وهو ما يؤكده البعد الثاني مباشرة، حيث يرى 59% من العينة أن الختان إكرام للمرأة وإعفاف لها، وذلك لأنه يقلل من الرغبة الجنسية، ويرى 57% من العينة أن الختان يجعل البنت تحافظ على شرفها، ومن ثم فهو حماية لشرف البنت وشرف الأسرة على حد سواء.

وقد أوضحت دراسات الحالة المتعمقة أن الأبعاد المتعلقة بالشرف والطهارة والعرض تمثل هاجساً دائم الحضور في الوعي الاجتماعي، وبالتالي فإن الختان يمثل صمام أمان للحفاظ على تلك القيم، فالختان (نضافة للبنت وطهارة وأمان) و(الطهارة تزيد البنت حيا "حياء") كما أنه (يخلي البنت باردة زي مية الزير) "4" ولا يجعلها (تفور) أي تصل إلى سن البلوغ سريعا، وما يترتب على ذلك من مشكلات.

#### الوصم.

يمثل الوصم stigmatization أحد الأبعاد المهمة المؤثرة في رأس المال الرمزي، حيث أن عملية الوصم تمثل خصماً من رصيد رأس المال الرمزي، وربما تؤدي إلى انهياره كلية، خاصة إذا كان الوصم مرتبطاً بقيم اجتماعية معتبرة من جانب المجتمع.

والواقع أن عملية الوصم تمثل بعدا مهما جدا لاستمرار الظاهرة في العديد من المجتمعات التقليدية، ففي بعض القبائل في جمهورية كوت ديفوار يُنظر للفتاة غير المختتنة بأنها غير جديرة بالزواج، وفي بعض المجتمعات المحلية في كينيا تعد الفتاة غير المختتنة غير طاهرة، وفاسقة promiscuous وذات أخلاق فجة، وتتعرض الفتاة غير المختتنة للمضايقة والاحتقار والعزلة من جانب قربناتها. كما أن الفتى الذي لديه أخت غير مختتنة لا يتم اختياره ضمن صفوف المحاربين في

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) الزير هو أحد الأواني التقليدية المصرية القديمة المصنوعة من الفخار التي كان يتم فيها الاحتفاظ بالماء باردا لفترة طويلة.

القبيلة. (Althaus 1997:132) ويوضح الجدول التالي أهم أنماط الوصم المرتبطة بعدم إجراء الختان في مجتمع البحث.

جدول (17) يوضح أهم أنماط الوصم المرتبطة بعدم الختان من وجهة نظر العينة

| جموع | يوافق لا يعلم غير موافق الم |    | يوافق | أنماط الوصم |       |    |       |                                              |
|------|-----------------------------|----|-------|-------------|-------|----|-------|----------------------------------------------|
| %    | العدد                       | %  | العدد | %           | العدد | %  | العدد | الماط الوصم                                  |
| 100  | 300                         | 34 | 103   | 07          | 20    | 59 | 177   | من العيب ألا يتم ختان البنات                 |
| 100  | 300                         | 43 | 130   | 07          | 23    | 49 | 147   | عدم الختان عار يصيب الأسرة                   |
| 100  | 300                         | 29 | 87    | 24          | 71    | 47 | 142   | ينظر الناس للمرأة غير المختتنة<br>نظرة دونية |
| 100  | 300                         | 44 | 133   | 07          | 20    | 49 | 147   | المرأة غير المختتنة أكثر انفلاتا<br>أخلاقيا  |

يبين الجدول السابق أن هناك عدة أنماط من الوصم لمن لا يقوم بختان البنات، حيث يرى 59 % من العينة أنه من العيب ألا يتم ختان البنات، وتتراجع هذه النسبة بشدة فيما يتعلق بكلمة العار، حيث يرى 49 % من العينة أنه من العار ألا يتم إجراء العار، والسبب في ذلك أن كلمة العيب تحمل وصمة خفيفة بالمقارنة بكلمة العار التي تحمل وصمة ثقيلة، وبالتالي فكلمة العار لا تنطبق على حالة عدم الختان، وفيما يتعلق بفكرة النظرة الدونية فنلاحظ أن نسبة من يوافق على ذلك ليست كبيرة أيضاً، إذ بلغت 47% فقط، باعتبار أنه ليس من الشائع بين الناس معرفة مإ إذا كانت الفتاة مختتنة أم لا، ولم تتعد نسبة من يرى أن المرأة غير المختتنة أكثر انفلاتاً أخلاقياً 49% من مجموع العينة.

وتكشف نتائج الجدول السابق أن قوة الوصم المتعلقة بعدم الختان قد تراجعت بشكل ملحوظ، ويمثل ذلك أحد الأسباب المهمة في تراجع معدلات الختان في المجتمع. وقد أكدت الدراسة الكيفية المتعمقة على ذلك، حيث كان الختان في الماضي يتم وفق طقوس محددة، وكان الجميع يعلم بذلك، ف (زمان كانت الطهارة أول فرحة للبنت، وكنا بنحس ان البنت كبرت خلاص وبيتخاف عليها، وكان كل الجيران ييجوا يباركوا بعد كده).

وتتفق النتيجة تلك مع ما ما كشفت عنه دراسة (Budiharsana, et.al., 2003) من أن الخوف من الوصم يلعب دورا مهما في تجذر عادة الختان في إندونيسيا، خاصة إذا ارتبط الوصم بالجانب الديني، فالختان في مقاطعة مادورا يُنظر إليه باعتباره واجبا على الذكر والأنثى، ويتم وصم من لا يجري الختان لبناته بأنه كافر وخارج عن دين الإسلام.



#### الختان كطقس للعبور:

يبدأ انتقال الفتيات إلى مرحلة المراهقة والنضج في كثير من المجتمعات التقليدية بطقس الختان، وغالبا ما يتضمن هذا الطقس احتفالا محددا، وأغان، وأطعمة، ورقصات وهتافات مخصوصة، وكل ذلك يهدف إلى تعليم الفتيات الواجبات والسمات المرغوبة للزوجة الطيبة والأم الصالحة. (Smith 2008:55)

من الجوانب الرمزية المهمة المرتبطة بالختان كونه طقسا من طقوس العبور، حيث تمثل عملية الختان يمثل حدا فاصلا بين مراحل التطور العضوي والاجتماعي للمرأة، ووفقا لما يطرحه (فان جنب) و(فيكتور تيرنر) حول نظرية طقوس العبور، وما كشفت عنه الدراسة الميدانية العميقة، فإن عملية ختان البنات تؤشر لمرحلتين أساسيتين في حياة الفتاة، وهما مرحلة الانفصال عن عالم الطفولة والبراءة، ومرحلة الاندماج في المجتمع النسوي الراشد.

ويمكن القول إن ثمة مراحل - أو لحظات حاسمة – ثلاث في حياة المرأة تجسدها عملية الختان، وسوف نشير لتلك المراحل الثلاثة، مع التركيز على المرحلة الثانية المتعلقة بطقوس الختان، ونكشف عن بنيتها الرمزية، استنادا لما أسفرت عنه دراسات الحالة المتعمقة.

## مرحلة الانفصال عن عالم الطفولة والبراءة.

تمثل مرحلة ما قبل الختان مرحلة الطفولة والبراءة، حيث تمارس البنت الصغيرة حياتها الطبيعية وسط أقرانها من الأولاد والبنات، ولا تخضع البنت لأي صورة من صور المراقبة أو العزل في تلك المرحلة... (قبل الطهارة البنت ما يتخافش عليها لأنها لسه صغيرة ومش مطمع لحد، وعلشان كده بنسيها تلعب في الشارع مع ولاد الجيران، بس بناخد بالنا منها برضو من بعيد لبعيد)

## المرحلة البينية (طقوس إجراء الختان)

يمكن النظر إلى طقوس إجراء الختان باعتبارها المرحلة البينية أو مرحلة العتبة leminal بتعبير فيكتور تيرنر، فالفتاة في أثناء إجراء تلك العملية لم تغادر تماما مرحلة الطفولة، كما أنها لم تلج بعد مرحلة النضج النسوي، وبالتالي تمثل طقوس الختان بوابة المرور بين المرحلتين،

والحقيقة أن تلك الطقوس قد تعرضت لتغيرات جذرية في المجتمع المصري، فلم تعد تلك الطقوس قائمة في الوقت الراهن، ولكن رغم غيابها إلا أن رمزيتها ما تزال حاضرة وتلعب دورا مهما في استمرار الظاهرة.

وقد كشفت دراسات الحالة المتعمقة أن إجراء الختان كان يتم في (آوان البلح) أي في موسم نضج التمر، حيث اعتدال الجو، فلا ينبغي أن يجرى الختان في البرد القارس أو الحر اللافح، وتتم العملية في نهاية الشهر الهجري، قبل يومين أو ثلاث من نهايته، ويتم تحديد الموعد طبقا لظروف القابلة وارتباطاتها في هذا التوقيت، ف (الداية في آخر الشهر بتكون مزحومة على الآخر علشان بيكون فيه ناس كتير بتطاهر بناتها) ويتم إجراء العملية في الصباح الباكر حتى قرب صلاة الظهر.

يترواح سن الفتاة عند إجراء الختان بين تسعة سنوات واثنتي عشرة سنة، ويتحدد السن وفق مستوى صحة الفتاة، وبنيتها الجسدية، فثمة فتيات تنضج أجسادهن في سن مبكرة، وبالتالي لا ينبغي تأخير عملية الختان، وبعضهن تكون أجسادهن ضعيفة هزيلة لاتبدو علها مؤشرات الأنوثة مبكرا، وبالتالي قد تتأخر العملية لسن الثانية عشرة أو أكثر.

يتم الإعداد لعملية الختان قبل إجرائه بعدة أيام، حيث يتم ترتيب إجراء الختان لعدة فتيات في وقت واحد، وغالبا ما تكون الفتيات من نفس العائلة، ومن الجيران (إذا كانت العلاقة بالجيران وثيقة وودودة) يتم تجهيز المنزل الذي سيشهد عملية الختان، فيتم تنظيفه ورش أرجائه بالماء والملح في يوم الختان، منعا للحسد والعين الشريرة، يدعي أقارب الفتاة من النساء خاصة شقيقاتها الكبريات وعماتها وخالاتها بحضور جدتها إن كانتا على قيد الحياة، والجيران من أهل الثقة والمودة، ويحظر تماما حضور الرجال و الأطفال الذكور.

تبدأ مراسم الختان بتجميع البنات في حجرة واحدة، يتراوح عددهن من 3 إلى 5 فتيات، وتخصص حجرة أخرى لإجراء العملية، حيث تحضر القابلة مبكرا، وتبدأ في تجهيز أدواتها، وهي شفرة من نوع مخصوص تشبه السكين، ومعها أداة لسنها بين الحين والآخر، وإناء كبير يوضع فيه خليط من البصل المفروم والملح (الغشيم) أي الخالص غير المخلوط بالشطة أو أية بهارات أخرى، وإناء آخر به (رماد الكانون أو فرن الخبيز) بالإضافة إلى إناء أكبر (طشت) يوضع تحت الفتاة لتجميع الدم الناتج عن العملية.

يتم إحضار الفتاة وتمسك بها ثلاث نساء (غالبا ما تكُنّ من شقيقاتها أو عماتها أو خالاتها) تمسك إحداهن برجلها اليمنى والأخرى برجلها اليسرى، والثالثة من رأسها وجذعها، تقوم القابلة



(بفرك) الجزء المراد قطعه برماد الفرن حتى (يخشن) ويسهل الإمساك به ولا ينزلق من بين أصابعها، ثم تقوم بقطعه بالشفرة مرة واحدة، وبعد ذلك تأتي بخليط البصل والملح وتضعه على الجرح حتى يتوقف النزيف، وبطبيعة الحال تكابد الفتاة آلاما بالغة في تلك العملية التي لا تعتمد على أي مخدر أو مطهر.

يتم نقل الفتاة وهي في حالة إعياء شديد - تصل أحيانا لحد الإغماء - إلى حجرة أخرى شريطة ألا تراها رفيقاتها حتى لا يصدمن من حالتها، حيث يحرص الأهل على ألا ترى الفتيات رفيقاتها في الختان، وذلك لسببين: الأول، حتى لا ينهرن فزعا من رؤيتها بهذه الهيئة، والثاني منعا للمشاهرة، تنام الفتاة في تلك الحجرة على ظهرها، وتمنع من النوم على جنبها منعا لحدوث انتكاسات في العملية، يوضع حاجز بين ساقها أثناء نومها.

بعد إجراء عملية الختان لكل الفتيات يتم أخذ (الطشت) الذي جمعت فيه الدماء التي نزفت أثناء العملية والأجزاء التي تم استئصالها، وإلقاء كل ذلك في (مياه جارية) وغالبا ما يُلقى في ترعة القرية أو أقرب مجرى مائي للقرية، حيث يعتقد أن سربان الدماء في المياه الجارية يُعظّم عملية الخصوبة للفتيات اللائي تم ختانهن.

تتلقى الفتاة رعاية خاصة بعد إجراء العملية، حيث يقدم لها طعاما مغذيا لتعويض ما فقدته من دم، يتضمن الطعام اللحم الأحمر والبط المحمر، وكبد الضأن أو البقر، بالإضافة إلى الحساء (الشوربة) والمشروبات الساخنة، وتمر عليها القابلة في اليوم التالي للاطمئنان على نجاح العملية، وإذا لاحظت القابلة أن الجرح لم يشفى بعد، تطلب نوعا من الرماد يسمى (شاروق الفرن) وهو رماد شديد النعومة يتم إحضاره من سقف فرن خبيز العيش الفلاجي المعروف بـ (البتاو) ويتم تنعيمه باستخدام (المنخل) ووضعه على الجرح، الذي ما يلبث أن يلتئم.

ثمة محظورات شتى تُفرض على الفتاة المختتنة قبل بزوغ الشهر الهجري الجديد، وذلك منعا للمشاهرة التي تؤدي إلى عدم الإنجاب أو تأخيره أو إعاقته حسب المعتقد الشعبي، فتمنع الفتاة من رؤية بقية الفتيات اللائي خُتن معها في نفس اليوم، وتمنع الحائض من الدخول عليها، كما تمنع (القاطف) وهي التي مات لها مولود بعد ولادته مباشرة، ولا يدخل عليها أحد معه (دهب غشيم) أي الذهب الجديد الذي لم يستعمل بعد، ولا من تحمل لحما نيئا، ولا من تحمل باذنجانا نيئا أيضاً، فكل هذه الأشياء تسبب المشاهرة.

والحقيقة أن تلك المحرمات يتم استدعائها فيما بعد إذا تأخرت الفتاة في الإنجاب، حيث يظن المقربون منها أن ثمة اختراقا تم للفتاة أثناء ختانها، فتقوم الفتاة ببعض الممارسات لفك المشاهرة، منها أن تخطي الفتاة التي اختتنت معها، أو أن تذهب إلى حقل مزروع فيه باذنجان وتمر خلاله سبع مرات، أو أن تخطي امراءة (قاطفا) وهكذا.

يتضح مما سبق أن طقوس الختان تحمل دلالات رمزية عميقة، ترتبط في إحدى جوانها بمفهوم الخصوبة الذي يمثل جانبا مهما من رأس المال الرمزي للمرأة، وبالتالي فإن إجراء الختان هو بمثابة المرحلة التمهيدية لدخولها في زمرة المجتمع النسوي الراشد التي تمثل الخصوبة أبرز تجلياته.

بيد أن ثمة فروقا رمزية مهمة بين ختان الذكور وختان الإناث تكشف عن التمييز النوعي الحاد بين الجنسين، فختان الذكور يأخذ الطابع الاحتفالي، حيث يلبس الطفل ملابس بيضاء جديدة، ويتم نحر الذبائح، ودعوة الأهل والأصدقاء لحضور الختان وتناول الطعام، ويحضر المنشد أو الشيخ ويصدح بأناشيد وتواشيح دينية، ويُقدم النقوط. أما في حالة الفتاة فتختفي كل تلك المظاهر، فالعملية في الأصل هي لضبط سلوك الفتاة للحفاظ على شرف العائلة، أما الفتى فختانه مؤشر على العزة والرجولة والحفاظ على البنية الذكورية للعائلة.

# مرحلة الاندماج في الجتمع النسوي الراشد:

بعد إجراء عملية الختان تبدأ الفتاة الدخول شيئا فشيئا إلى المجتمع النسوي الراشد شيئا فشيئا، حيث تفرض عليها العديد من القيود والضوابط في حركاتها وسكناتها، وهي القيود ذاتها المرتبطة بالبنية الاجتماعية للعلاقة بين الذكور والإناث في المجتمع.

نخلص مما سبق أن عملية الختان تمثل واحدة من شعائر المرور المهمة في المجتمع، وبالتالي فهي ذات حمولة رمزية فائقة تؤشر لقيم اجتماعية أعمق كالطهارة والشرف والخصوبة والضبط الاجتماعي.

#### تطبيب الختان

يقصد بمصطلح تطبيب الختان medicalization of FC إجرائه تحت الإشراف والرقابة (Budiharsana, et.al., الصحية من قبل مختصين طبيين محترفين بموافقة الجهات الحكومية



(2003:42 والحقيقة أن الدعوة لتطبيب الختان هي محاولة للتوفيق بين القيم الاجتماعية التي تحض على الختان، وبين الضرورة الطبية لإجرائها، وتنطلق الدعوة للتطبيب من مقولة أساسية وهي النظر للختان كعملية طبية وجمالية منفصلة عن البنية الرمزية والاجتماعية.

وللتطبيب كاستراتيجية لتقليل الضرر a harm-reduction strategy الفدرة على تحسين صحة النساء المعرضات للختان، وذلك من زاويتين: الأولى تقليل خطر المضاعفات المصاحبة للعملية من خلال تحسين الظروف الصحية المحيطة بالعملية، واستخدام الأدوات المعقمة، ومهارة الجراح، والثانية تقليل كمية القطع وبالتالي تقليل خطر القطع الجائر، ومن أجل تقييم التأثير المحتمل لكل زاوية من الضروري أولا تحديد الإجراءات الطبية التي يمكن تسميتها ختان الإناث، ثم تحديد الآثار المرتبطة بالمضاعفات الصحية الناتجة عن التدخل الطبي. (Duncan 2001:1014)

وثمة جدل متنام حول أن إجراء ختان الإناث تحت الإشراف الطبي هو أمر أقل ضررا بالمقارنة بالمخاطر الجمة الناجمة عن المضاعفات القاسية لإجرائه من جانب ممارسين تقليديين غير مختصين، والحق أن ذلك المنطق غير مقبول من جانب كبير من المختصين، لأنه يبرر ممارسة غير مقبولة بالأساس. (Duncan 2001:1013)

وقد أوضحت الدراسة الميدانية أن هناك اتجاها قويا بين أفراد العينة لتطبيب الختان، وذلك لفك الاشتباك والصراع بين القيم الاجتماعية الراسخة حول الختان، وبين الضرورة الطبية له، ونوضح ذلك فيما يلى:

جدول (18) يوضح وجهة نظر العينة في تجربم القانون لإجراء الأطباء للختان

| النسبة | العدد | تجريم القانون لإجراء الأطباء للختان |
|--------|-------|-------------------------------------|
| 32     | 97    | موافق                               |
| 13     | 35    | لم يحدد موقفه                       |
| 65     | 168   | غير موافق                           |
| %100   | 300   | المجموع                             |

يوضح الجدول السابق أن غالبية العينة لا يوافقون على تجريم القانون الإجراء الأطباء للختان، إذ بلغت نسبتهم 65% من مجموع العينة، ولم تتجاوز نسبة الموافقين على ذلك 32%، ولم يحدد موقفه 13% من إجمالي العينة.

وتتوافق تلك النتيجة مع دراسة(Budiharsana, et.al., 2003:42) من أن إجراء الختان تحت إشراف ورعاية طبية وصحية من جانب متخصصين مدربين، هو أقل الضررين مقارنة بالمضاعفات الخطيرة التي تنتج عن إجراء العملية في ظروف غير صحية على أيدي ممارسين تقليديين غير مدربين، وكذلك دراسة كريمة السلاموني (2014) التي أظهرت أن هناك اتجاها بين أفراد المجتمع إلى تطبيب ممارسة ختان الإناث، وذلك بهدف الحفاظ على تمسكهن بالقيم الاجتماعية والثقافية للمجتمع، وأيضًا الحفاظ على صحة بناتهن، هذا على الرغم من وجود بعض الفروق الطفيفة بين الريف والحضر في رؤية وتحديد الشخص القائم بممارسة ختان الإناث. وبأتى هذا الاتجاه بالرغم من تجربم هذه الممارسة وحظر ممارستها من قبل الأطباء.

جدول (19) يوضح وجهة نظر العينة في ضرورة أخذ رأي طبيب ثقة قبل إجراء الختان

| النسبة | العدد | ضرورة أخذ رأي طبيب ثقة قبل إجراء الختان |
|--------|-------|-----------------------------------------|
| 64     | 193   | موافق                                   |
| 4      | 12    | لا يعلم                                 |
| 32     | 95    | غير موافق                               |
| %100   | 300   | المجموع                                 |

يوضح الجدول السابق أن غالبية العينة يوافقون على ضرورة أخذ رأي طبيب ثقة قبل إجراء الختان، ولم يوافق على ذلك 32% من العينة، في حين لم يحدد 6% من العينة موقفهم من ذلك، ويتبين من ذلك أن غالبية أفراد العينة يوافقون على عملية تطبيب الختان، وما يؤكد ذلك أن نسبة كبيرة ترى أنه ليس كل البنات في حاجة للختان، وهذا ما يوضحه الجدول التالى.



| , حاجة كل البنات للختان | ح وجهة نظر العينة في مدي | جدول (20) يوضع |
|-------------------------|--------------------------|----------------|
|-------------------------|--------------------------|----------------|

| النسبة | العدد | ليس كل البنات في حاجة لعملية الختان |
|--------|-------|-------------------------------------|
| 47     | 141   | موافق                               |
| 19     | 58    | لا يعلم                             |
| 34     | 101   | غير موافق                           |
| %100   | 300   | المجموع                             |

يوضح الجدول السابق أن 47% من العينة يرون أنه ليس كل البنات في حاجة لعملية الختان، ولم يوافق على ذلك 34% من العينة، في حين لم يحدد 19% من العينة موقفهم من ذلك، والواقع أن هذه النسبة تعد نسبة جيدة إذا أخذنا في الاعتبار أن غالبية أفراد العينة يوافقون على عملية الختان بالأساس.

وتتوافق تلك النتيجة مع دراسة (Budiharsana, et.al., 2003:42) من أن إجراء الختان تحت إشراف ورعاية طبية وصحية من جانب متخصصين مدربين، هو أقل الضررين مقارنة بالمضاعفات الخطيرة التي تنتج عن إجراء العملية في ظروف غير صحية على أيدي ممارسين تقليديين غير مدربين، وكذلك دراسة كريمة السلاموني (2014) التي أظهرت أن هناك اتجاها بين أفراد المجتمع إلى تطبيب ممارسة ختان الإناث، وذلك بهدف الحفاظ على تمسكهن بالقيم الاجتماعية والثقافية للمجتمع، وأيضًا الحفاظ على صحة بناتهن، هذا على الرغم من وجود بعض الفروق الطفيفة بين الريف والحضر في رؤية وتحديد الشخص القائم بممارسة ختان الإناث. ويأتي هذا الاتجاه بالرغم من تجريم هذه الممارسة وحظر ممارستها من قبل الأطباء.

## خاتمة: النتائيج العامة للدراسة:

تحددت مشكلة الدراسة في التعرف على اتجاهات التغير في ممارسة الختان في المجتمع المصري، ومحاولة الكشف عن العوامل التي تؤدى إلى استمرار ظاهرة ختان البنات وانتشارها في المجتمع بشكل عام، والكشف عن تأثير البنية الرمزية المرتبطة بها على وجه الخصوص في ترسيخ وجودها واستقرارها. واستنادا لذلك حاولت الدراسة الإجابة عن سؤال رئيس هو ما اتجاهات التغير في ممارسة ظاهرة الختان في المجتمع المصري؟ وما العوامل التي تسهم في استمرار ظاهرة

ختان البنات رغم التغيرات الاجتماعية والثقافية الكبيرة في هذا المجتمع؟ وما دور البنية الرمزية لتلك الظاهرة في تدعيم هذا الاستمرار وترسيخه؟ وقد طرحت الدراسة طائفة من التساؤلات الفرعية النابعة من التساؤل الرئيس.

وسوف نجمل فيما يلي بصورة مكثفة ما توصلت إليه الدراسة الميدانية من نتائج متعلقة بهذه التساؤلات:

# ما موقف عينة الدراسة من ظاهرة الختان؟ وما اتجاهات تغير تلك الظاهرة في المجتمع المصري؟

كشفت الدراسة أن نسبة كبيرة من أفراد العينة ما زالت تؤيد إجراء ختان الإناث، بيد أن ثمة تراجعاً ملحوظاً في نسبة المؤيدين لتلك الممارسة في المجتمع المصري خلال العقدين الأخيرين. وكشفت الدراسة كذلك عن انخفاض واضح في نسبة من ينوون إجراء العملية لبناتهم في المستقبل. وتتوافق تلك النتيجة مع ما أظهرته المسوح الصحية التي أجرتها المؤسسات الدولية المعنية، وما كشفت عنه الدراسات العلمية العديدة. واستناداً لذلك فإن الظاهرة في طريقها للانحسار التدريجي.

# ما دور بعض العوامل الاجتماعية كالنوع، والسن، ومستوى التعليم والمستوى الاقتصادي والموطن الأصلى في استمرار الظاهرة أو تراجعها؟

تبين من الدراسة أن متغيرات النوع والسن، ومستوى التعليم والموطن الأصلي تلعب دورا مؤثرا في تحديد الموقف من ختان الإناث، حيث تلعب تلك العوامل دوراً بارزاً في استمرار الظاهرة أو تراجعها، وكشفت الدراسة عدم وجود ارتباط بين المستوى الاقتصادي وإجراء الختان، ومن جانب آخر كشفت الدراسة عن دور الضغوط الاجتماعية التي تتعرض لها الأسرة والفتاة في إجراء عملية الختان واستمرارها وتكشف تلك النتيجة أهمية العوامل الاجتماعية في تحديد الموقف من الختان.

ما دور المعتقد الديني في ترسيخ الظاهرة في المجتمع؟ وما أهمية الخطاب الديني في استمرارها؟

أوضحت الدراسة أن المعتقد الديني يلعب دوراً بالغ التأثير في ترسيخ الظاهرة في المجتمع، بسبب مكانة الدين في المجتمع وأهمية المعتقد الديني في توجيه السلوك الاجتماعي، وكشفت



الدراسة أن الخطاب الديني المعاصر له أهمية كبيرة في استمرار الظاهرة، ويلعب الدعاة الدينيون الجدد دورا مهما في هذا السياق، نظراً لتأثيرهم الواضح في قطاعات كبيرة من أفراد المجتمع.

ما الدور الذي يلعبه الختان كآلية من آليات الضبط الاجتماعي؟ وما مدى إسهام ذلك في استمراره؟

كشفت الدراسة الميدانية أن - الختان كممارسة ثقافية - يلعب دورا ناجعاً في عملية الضبط الاجتماعي social control وذلك من خلال قدرته على كبح السلوك الجنسي للفتاة، وبالتالي يجعل الفتاة في مأمن من الوقوع في الخطأ والخطيئة، وما يسفر عن ذلك من مشكلات اجتماعية بين عائلة الفتاة والعائلات الأخرى

ما أبرز الأبعاد الرمزية المرتبطة بظاهرة الختان؟ و ما دور تلك الأبعاد في استمرار الظاهرة وتدعيمها؟

تبين من الدراسة أن ظاهرة الختان تتسم بحمولة رمزية كثيفة ترتبط بالأساس بوضع المرأة في الفضاء الاجتماعي العام، وبصورة الجسد الأنثوي في المعتقد الشعبي الراسخ في الوجدان المصري، فالختان ليس مجرد إجراء طبي مخصوص، وإنما هو عملية اجتماعية – ثقافية معقدة تتضمن العديد من القيم والمضامين الثقافية العميقة، وأوضحت الدراسة أن أهم الأبعاد الرمزية تتمثل في الحفاظ على عذرية الفتاة باعتباره يمثل رأس المال الرمزي للأسرة، الوصم الاجتماعي المرتبط بعدم إجراء الختان، والنظر إلى الختان كأحد طقوس العبور في المجتمع.

ما الطقوس المرتبطة بتلك الظاهرة؟ وما المضامين الرمزية لتلك الطقوس باعتبارها إحدى طقوس العبور في المجتمع؟

أوضحت الدراسة أن ثمة طقوساً متعددة مرتبطة بختان الإناث، وهي طقوس اجتماعية قديمة غنية بالدلالات والمضامين الرمزية العميقة، وتؤشر تلك الطقوس لانتقال الفتاة من طور الطفولة إلى طور البلوغ والنضج والولوج إلى العالم النسوي الكبير.

ما رأي أفراد العينة في عملية تطبيب الختان؟ وما دور تلك العملية في تقليل معدلات انتشار الختان؟

أوضحت الدراسة أن هناك اتجاها قويا بين أفراد العينة لتطبيب الختان، وذلك لفك الاشتباك والصراع بين القيم الاجتماعية الراسخة حول الختان، وبين الضرورة الطبية له، فغالبية العينة يوافقون على ضرورة أخذ رأي طبيب ثقة قبل إجراء الختان، كما أنهم لا يوافقون على تجريم الختان.

يتضح من خلال نتائج الدراسة أن ثمة بنية اجتماعية ورمزية عميقة مرتبطة بظاهرة ختان الإناث، وأن تلك البنية تمثل عاملاً قوياً في استمرارها، وبناء على ذلك فإن أي خطة لمواجهة تلك الظاهرة ينبغي أن تأخذ في اعتبارها تلك البنية، ويمكن في هذا السياق الاعتماد على عملية تطبيب الختان كإحدى الآليات لمواجهة الظاهرة، وتكمن أهميتها في محاول فك الاشتباك بين القيم الاجتماعية المتعلقة بالختان والضرورة الطبية له. حيث أن الاكتفاء بالحظر القانوني قد يساهم في استمرار الظاهرة بشكل سري.



## قائمة المراجع

#### المراجع العربية

- أشرف عبد الوهاب (1999) نظم التعليم وبطالة قوة العمل: دراسة ميدانية لبطالة المتعلمين في الريف، رسالة ماجستير، كلية الآداب، جامعة حلوان.
- بيير بورديو (1998) أسباب عملية: إعادة النظر للفلسفة، تعريب أنور مغيث، دار الأزمنة الحديثة، بيروت.
- جهان محد عبد الرحمن (2006) اتجاه الأم نحو ختان الأنثى وعلاقته ببعض العوامل الديموجرافية والنفسية، رسالة ماجستير، قسم علم النفس، كلية الدراسات الإنسانية، جامعة الأزهر، القاهرة.
- رباب السيد عباس حبيب (2011) اتجاهات القرويين نحو ختان الإناث كمؤشر تخطيطي للرعاية الصحية للمرأة في الريف المصري، رسالة ماجستير، قسم التنمية والتخطيط، كلية الخدمة الاجتماعية، الفيوم.
- سامية الساعاتي (2003) علم اجتماع المرأة، مكتبة الأسرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة.
- كريمة مجد السلاموني (2014) القيم الثقافية وظاهرة ختان الإناث: دراسة مقارنة بين الريف والحضر، رسالة ماجستير، قسم علم الاجتماع، كلية الآداب، جامعة طنطا.
- هبة حسن على محمود (2010) ختان الإناث وعلاقته بالتوافق الجنسي، رسالة ماجستير، قسم علم النفس، كلية الآداب، جامعة عين شمس.

#### المراجع الأجنبية

- Althaus, Frances (1997) Female circumcision: Rite of Passage or Violation of Rights? International Family Planning Perspectives, Vol.23, No., 3.
- Barnard, A. and Spencer, J., eds. (2002) Encyclopedia of Social and Cultural Anthropology, Routledge, London and N.Y.
- Boddy, J., (1982) Womb as Oasis: The symbolic context of <u>Pharaonic</u> circumcision in rural northern Sudan, American Ethnologist, Vol.9,No.4.
- Bourdieu, P. (1985), The social space and The genesis of groups, Social Science information, (24)2.
- Braddy CM. and Files JA. (2007) Female genital mutilation: cultural awareness and clinical considerations. Journal of Midwifery Womens Health, Vol.52, No.2.
- Budiharsana, M. et.al. (2003) Female Circumcision in Indonesia: Extent, Implications and Possible Interventions to Uphold Women's Health Rights, Population Council, U.N. and USAID, Jakarta.
- Davis-Floyd, R. (2008) Rites of Passage, In Darity, W., (ed.) International Encyclopedia of the Social Sciences, 2nd edition, Macmillan Reference, USA.
- Duncan, B., (2001) The medicalization of female circumcision: harm reduction or promotion of a dangerous practice? Social Science & Medicine, No. 52.
- El-Zanaty, F. et.al. (1995) Egypt Demographic and Health Survey "EDHS" National Population Council, Cairo.
- EI-Zanaty, F. and Way, A. (2008) Egypt Demographic and Health Survey "EDHS" National Population Council, Cairo.
- Fuchs, C. (2003) Some implications of Pierre Bourdieu's works of a theory of social self-organization, European journal of social theory, 6(4).
- Hill, C., (1991) Training in applied medical anthropology: a special publication of American Anthropological association, Washington, D.C.
- Kontoyannis, M. and Katsetos, Ch., (2010) Female genital mutilation, Health Science Journal, Vol.4. No.1.
- Mackie, G. (1996) Ending Footbinding and Infibulation: A Convention Account,
   American Sociological Review, Vol. 61, No. 6.
- Momoh, C. et.al. (2001) female genital mutilation: analysis of the first twelve months of a southeast London specialist clinic, British Journal of Obestitrics and Gynaecology, Vol.108.



- Ozturk, S (2005) Pierre Bourdieu's theory of Social Action (Sosyal Bilimler Enstitusu Dergisi, University of Mugla (Turkey).
- Shipton, P. (2008) Victor Turner, In Darity, W., (ed.) International Encyclopedia of the Social Sciences, 2nd edition, Macmillan Reference, USA.
- Smith, C., (2008) Creating Spaces: Challenging Conventional Discursive Norms Surrounding the Marking of Women's Bodies, Finnish Journal of Ethnicity and Migration, Vol.3, No.2.
- Tag-Eldin, M., (2008) Prevalence of female genital cutting among Egyptian girls, Bulletin of the World Health Organization, 2008, No.86.
- Tiilikainen, M. and Johansson, J., (2008) Female Genital Cutting in the Past and Today (introduction) Finnish Journal of Ethnicity and Migration, Vol.3, No.2.
- Turner, B., ed. (2006) The Cambridge Dictionary of Sociology, Cambridge University Press, Cambridge.
- Turner, V. (1967) The Forest of Symbols: Aspects of Ndembu Rituals, Cornell University Press, N.Y.
- Turner, V. (1969) The Ritual Process: Structure and Anti-structure, Cornell University Press, N.Y.
- Van Gennep, A. (1960) The Rites of Passage, Translated by Vizedom, M. and Caffee G., The University of Chicago Press, Chicago.
- Rouzi, A. et.al, (2001) The use of intrapartum defibulation in women with female genital mutilation, British Journal of Obestitrics and Gynaecology, Vol. 108.
- Wilson, A. (2012) How the methods used to eliminate foot binding in China can be employed to eradicate female genital mutilation, Journal of Gender Studies, DOI:10.1080/09589236.2012.681182.
- World Health Organization (2008) Eliminating Female Genital Mutilation: An Interagency Statement (OHCHR, UNAIDS, UNDP, UNECA, UNESCO, UNFPA, UNHCR, UNICEF, UNIFEM, WHO). Geneva, Switzerland.

# الثقافة بين التأصيل الأنثروبولوجي والتعاطى السوسيولوجي لبناء المفهوم

# بقلم: أ. طيب العيادي

باحث مختص في سوسيولوجيا الجمعيات والثقافة المحلية مختبر الدكتوراه: الإنسان والمجال في العالم المتوسطي جامعة محد الخامس الرباط-المغرب elayadit@gmail. com





# الثقافة بين التأصيل الأنثروبولوجي والتعاطى السوسيولوجى لبناء المفهوم \*

بقلم: طيب العيادي

#### تمهيد:

يصنف التناول العلمي "للثقافة " كتخصص أنثروبولوجي بامتياز، إذ أن غالبية التراكم النظري والمعرفي عن هذا الموضوع يعود للأعمال الإمبيريقية المؤسسة للبحث الأنثروبولوجي أ، وقد تعددت وتنوعت المنطلقات النظرية والمناهج؛ وبالتالي النتائج في هذا المجال؛ مما ساهم في إغناء الرصيد المعرفي الخاص بالمقاربة العلمية للثقافة. غير أنه ومع التطورات التي شهدتها المجتمعات داخليا وخارجيا، بدأ التفكير السوسيولوجي من جانبه يهتم ويسائل الفعل الثقافي كفعل اجتماعي في ذاته؛ أو داخل بنياته الاجتماعية والسياق السوسيوثقافي المنشئين له. فكان بذلك الحديث عن سوسيولوجيا الثقافة كتخصص على قائم بمنطلقاته الفكرية ومناهجه الخاصة به.

\*- الأصولية: مفهوم يطلقه جورح غرفتش على "الإبستيمولوجيا"، فهي علم الأصول لأنها: علم العلم وتبحث في الأصول الأولى لنشأة المعرفة. للمزيد ينظر: جورج غرفتش، الأطر الاجتماعية للمعرفة، ترجمة:

خليل أحمد خليل، الجزائر: ديوان المطبوعات الجامعية، 1983، ص 25.

1- Marie-Odile Géraud et Autres: Les notion clés de l'ethnologie ;Analyse et textes,Armand ColinParis ;2 éd. 2000 ;p86.

وفي هذا المقال؛ سأعمل على تتبع تطور التعاطي السوسيو-أنثروبولوجي لموضوع الثقافة؛ بعرض أهم بناءاته النظرية التي تبقى مهيكلة للبناء النظري العلمي للثقافة؛ بشكل تعريفي عام، بما سيكشف لنا عن مركزية هذا المفهوم في الفكر الإنساني عموما؛ والعلمي السوسيولوجي بشكل خاص.

يفضي التتبع الجينيالوجي لكلمة الثقافة في بعض الحضارات كما تبين ذلك مجموعة من المراجع أو المعاجم ومنها المعجم الفرنسي مثلا، إلى أن كلمة "ثقافة " هي قديمة التداول وإن اختلفت دلالاتها، وهي تعود في أصلها إلى الجذر اللاتيني cultura التي تعني الزراعة.

وقد عرف هذا المفهوم تداولا واسعا ساهم في تطوره دلاليا ومجازيا طوال القرون المتعاقبة، حتى أصبح مفهوما مركزيا في الفكر الإنساني؛ ويعود سبب "هذا النجاح إلى اعتماد هذا المصطلح من قبل البورجوازية الثقافية والأرستقراطية الألمانية؛ وإلى استخدامها له في معارضها لأرستقراطية البلاط "2.

كما يكشف مارك أوجي أن قضية الثقافة تشهد انبعاثاً راهناً سواء على الصعيد الفكري، نظراً لحيوبة النزعة الثقافية الأميركية أو على الصعيد السياسي.

ولم تشهد فرنسا حديثاً عن الثقافة كما تشهده اليوم (حول وسائل الإعلام والشباب والمهاجرين الخ)، وهذا الاستخدام الفوضوي لكلمة "ثقافة " يشكل وحده معطى إثنولوجيا<sup>3</sup>.

تبعا لما سبق وأن أومأت إليه آنفا، يبين لنا كيف تقوم الصعوبة في التقصي الدقيق لمفهوم الثقافة؛ تاريخا وبحثا، ما يجعلنا نتوسل أبرز الأعمال المؤسسة في مجال الدراسة السوسيوأنثروبولوجية للثقافة، وهو ما سنقف عليه بعده.

3- دوني كوش: مفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعية، ترجمة قاسم المقداد، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق 2002، ص16.

<sup>2-</sup>Augie Marc, « L'autre proche », in SEGALEN Martine ( éd. ), L'Autre et le semblable. Regards sur l'ethnologie des sociétés contemporaines, Presses du CNRS, Paris, 1988, p. 19-34.



## أولا - الثقافة في المقاربات الأنثروبولوجية:

يخضع بناء المفاهيم الاجتماعية للتبدل تبعا لتغير الواقع الاجتماعي؛ باعتباره تعبيرا عنه ومتأثرة بما يعتمل في أتونه من دينامية على مختلف الأصعدة والجوانب، وهو ما يجعل من تلك المفاهيم غير قطعية ولا ناجزة، بقدر ما هي محكومة بقوة الواقع وخلفيات قائد عملية تحديدها، فتتراوح بذلك بين الثبات الظرفي ومبدأ التغير، ثم الاختزال المرجعي أو الأيديولوجي بمعناه المعرفي.

فلا مراء أن القضايا التي كانت في مقدمة انشغالات المجتمعات الغربية عموما لاسيما في القرنين الماضيين، قد أثرت واستأثرت باهتمام كبير من لدن الباحثين؛ كما هو الشأن مع بدايات التأسيس للفكر الأنثروبولوجي والاثنوجرافي.

تكتسي عملية تحديد المفاهيم سواء في الأنثروبولوجيا كما في علم الاجتماع؛ لحظة علمية بالغة الأهمية وحاسمة، لأنها تمثل مرورا إبستيمولوجيا بالموضوع من مستوى الواقع إلى مستوى العلم، وما يستدعيه ذلك من احتياطات سواء بطبيعة الموضوع أو تعدد حمولات المفهوم. لما يرافقهما من تقاطع نظري وفكري وما قد يطبعهما من معرفة عفوية مفعمة بالأحكام العامة والقيمية الجاهزة. والإثنومركزية حتى. من هذا المنطلق؛ وحيث أن أي تناول مفاهيمي في أي عمل علمي يعتبر نوعا من التحديد الهوباتي لها، حين يبعد عنها ما قد يشوبها من حمولات ودلالات غير واردة ولا حاضرة لدى الباحث المعني في علاقة بموضوع الدراسة، وبالتالي تقوم هذه العملية بمثابة تعاقد يحد بموجها الباحث مفاهيمه إبستيمولوجيا واستعمالا، علما أن هناك من المفاهيم ما يصعب إفلاته مما يرتبط به من دلالات جرى أخذها عليها داخل إطارها المعرفي العام، فتتم لاستعانة حينها بالتحديد الإجرائي الذي هو بمثابة بناء جديد ومؤقت وخاص للمفهوم داخل العمل العلى.

# 1/1- إدوارد تايلور (1832-1917)، والمفهوم العالمي للثقافة:

يعرف تايلور الثقافة أو الحضارة بمعناها الأنثروبولوجي العام؛ على أنها: "ذلك الكل المركب الذي يشمل المعرفة والمعتقدات والفن والأخلاق والقانون والأعراف والقدرات والعادات الأخرى التي يكتسبها الإنسان باعتباره عضواً في المجتمع "4" أي أن الثقافة تعبير عن شمولية الحياة الاجتماعية للإنسان وتتميز ببعدها الجماعي، وهي لا تنشأ عن الوراثة البيولوجية و تبقى في نهاية الأمر فعلا مكتسبا.

و يعتبر تايلور أن للثقافة حسب تعريفه الجديد لها؛ فضيلة أنها كلمة حيادية تسمح بإمكانية التفكير بالبشرية كلها، والانفصال عن بعض مقاربات "البدائيين " الذين كانوا يرون فهم كائنات مختلفة.

لذلك كان التردد عند تايلور بين كلمتي "ثقافة " و "حضارة " سمة من سمات كتاباته في سياق تلك الفترة، وإذا فضل في النهاية استخدام كلمة "ثقافة " فذلك لأنه فهم أن كلمة "حضارة "، حتى بمعناها الوصفي البحت، تفقد طابعها كمفهوم فاعل حينما نطبقها على المجتمعات "البدائية " بسبب أصلها اللغوي؛ الذي يرجع إلى تكوّن المدن، وبسبب المعنى الذي اكتسبته في العلوم التاريخية حيث تدل فيها على المنجزات المادية التي كان تطورها ضعيفاً في تلك المجتمعات ...

وتساءل تايلور في كتابه الثقافة البدائية-أو الأولية في نظري- عن "أصول الثقافة " و آليات تطورها، وعمل في سبيل ذلك على دراسة الوقائع الثقافية ضمن هدف عام ومنتظم، فكان أول من اهتم بدراسة الثقافة في كل أنماط المجتمعات في مختلف أوجهها المادية والرمزية وحتى الجسدية.

5- دوني كوش: 2002، مرجع سبق ذكره. ص22.

\_

<sup>4-</sup>TYLOR Edward B., La Civilisation primitive (trad. franç.), Reinwald, Paris. 1876-1878, 2 vol. pl. (1er éd. en anglais 1871).



وبعودته إلى دراسة الرواسب الثقافية المتبقية-خلال إقامته بالمكسيك- كان هدف تايلور اعتمادا على منهجه المقارن؛ هو إثبات أن ثقافة الشعوب المسماة بدائية هي أصل ثقافات المجتمعات المعاصرة، وأن هناك استمرارية من نوع ما ويشكل ما بينهما، وهذا النزوع التطوري لدى تايلور لا يستبعد أي معنى من معاني النسبية الثقافية، وهو التوجه الذي كان قليلا داخل الوسط العلمي حينها.

ولأنه لم يكن مقتنعا تماما بوجود تواز مطلق بين التطور الثقافي لمختلف المجتمعات، فقد وضع في بعض الحالات فرضية انتشارية؛ تقضى بأن مجرد التشابه بين السمات الثقافية لثقافتين مختلفتين، لا يكفي للدلالة على أن هاتين الثقافتين كانتا تحتلان المكان نفسه على سلم التطور الثقافي، إذ كان من الممكن أن تنتشر إحداهما نحو الأخرى.

#### 2/1- فرانس بواس (1858-1942) والمفهوم الذاتي للثقافة:

يعدّ بواس أول باحث إثنوغرافي قام باستطلاعات ميدانية عبر الملاحظة المباشرة والطوبلة للثقافات المسماة "بدائية "، وبتلخص الاهتمام الفكري لبواس في البحث في قضية الاختلاف؛ معتبرا أن الاختلاف القائم بين الجماعات البشربة هو اختلاف ثقافي وليس عرقيا. فاهتم بذلك بتفكيك ما كان يشكل في تلك الفترة مفهوماً مركزبا وهو مفهوم "العرق "، حيث يعتبر أن "الأعراق "المزعومة لنست معطى ثابتا كما ليست هناك صفات عرقية ثابتة أو خالصة. وبالتالي يستحيل تعريف "عرق " ما بدقة حتى لو لجأنا إلى دراسات جينيالوجية دقيقة، وتبعا لذلك فقد أسقط الفكرة التي كانت مهيمنة آنذاك والمتواربة خلف نزعة "العرق"، والمتعلقة بوجود صلة بين السمات الفيزيائية والسمات العقلية، معتمدا مفهوم الثقافة الذي كان يبدو له الأصلح لبيان تنوع البشربة، وبذلك ينفي أي اختلاف "طبيعي "(بيولوجي) بين الإنسان المسمى "البدائي " و "المتحضر "غير الاختلاف الثقافي؛ الذي يبقى اختلافا مكتسبا وليس فطريا.

يتضح إذا أن بواس خالف ما قال به البعض آنذاك؛ من أن مفهوم الثقافة يعمل بشكل مترادف مع مفهوم "العرق "، فوضع بذلك الثقافة كمفهوم مقابل ومتجاوز ولاغي لمفهوم العرق، ليكون بذلك من أبرز علماء الاجتماع الذين تخلوا عن مفهوم "العرق " في تفسير التصرفات السرية.

وبرفضه للمنهج المقارن كما اعتمده تايلور نظرا لتستره وراء الفكرة التطورية للعرق؛ مكن اعتماد بواس على المنهج الاستقرائي الميداني من استبعاد كل نظرية شمولية كانت تزعم قدرتها على تفسير الأشياء كلها، حيث ومن منطلق حرصه الشديد على الدقة العلمية، فقد رفض أي تعميم يخرج عن إطار ما يمكن تفسيره تجرببيا.

من جهة أخرى اشتغل بواس على مفهوم النسبية الثقافية واتخذه مبدأً منهجيا للعمل الميداني، الذي لا ينطلق في دراسة الثقافة من أفكار مسبقة أو تحكمها النزعة العرقية المركزية.

كما اعتبر أن كل ثقافة هي بمثابة أسلوب خاص يأخذ تمظهرات مختلفة وقد يتضح من خلال اللغة أو المعتقدات والعادات والفن وغيرها، ويؤثر هذا الأسلوب الذي هو "روح" كل ثقافة على سلوك الأفراد المنتمين لنفس الثقافة.

#### 3/1- برونيسلاف مالينوفسكي (1884-1942) والتحليل الوظيفي للثقافة:

عرف مالينوفسكي بموقفه الرافض لأي اتجاه لتدوين تاريخ الثقافة الشفوية، ودعا إلى الاكتفاء بملاحظة الثقافات مباشرة في حالتها الراهنة دون العمل على تتبع أصولها، فكان أول من اصطلح وعمل بمنهج الملاحظة بالمشاركة كآلية ميدانية للبحث العلمي.

وقد قامت أعماله الأولى على دحض بعض الأفكار التي يروج لها الاتجاه الانتشاري، حيث اعترض على تفكيك الواقع الثقافي بسحب الواقعة الثقافية من سياقها المجتمعي ومحاكمتها قيميا، دون فهم قيمتها في المنظومة التي تتواجد فها ككل. لأن الفعل الثقافي يضطلع بوظائف محددة في كل ثقافي معين، ما يجعل أي عزل له عن البناء الثقافي المنتمي إليه أمرا غير علمي، وهذا هو المقصود بالطابع الوظيفي لدي مالينوفسكي.

ولتفسير التصور الوظيفي للثقافات؛ وضع مالينوفسكي نظرية ستثير الكثير من الجدل، وهي النظرية المسماة بنظرية "الحاجات" كأساس لنظرية علمية للثقافة؛ والتي كانت موضوعا لأحد كتبه المنشورة عام 1944.



مستعيرا نموذجه النظري من البيولوجيا؛ يرى مالينوفسكي أن من شأن العناصر المكونة لثقافة ما؛ تلبية الحاجات الأساسية للإنسان، فهذا الأخير يحتاج لمجموعة من الحاجات الفيزيولوجية (الغذاء، التناسل، الحماية، الخ...)، وتتيح له الثقافة إمكانيات الاستجابة الوظيفية لتلك الضرورات الطبيعية؛ من خلال "المؤسسات " التي تحيل عند مالينوفسكي إلى الاتفاقات والتوافقات الجماعية المنظمة لكيفيات الاستجابة للحاجات الفردية، وقد تكون المؤسسات عناصر مادية للثقافة؛ أو مجموع الأنماط القيمية السائدة في المجتمع والتي تؤطر طريقة تلبية الحاجيات الطبيعية.

ومقابل المذهب الانتشاري الذي يعنى بالماضي ونظيره التطوري الذي يهتم بالمستقبل؛ يقترح مالينوفسكي دراسة الثقافة من منظور تزامني ينطلق من تحليل معطياتها المعاصرة.

#### 41/- روث بينديكت (1887-1948)، و الأنماط الثقافية:

تعتبر روث بينديكت امتدادا لمشروع بواس الذي كانت مساعدة له، وقد خصصت حيزا مهما في أبحاثها لتحديد "أنماط ثقافية "تتميز بتوجهاتها العامة واختيار تلك الأنماط للانتقاءات ذات الدلالة المسبقة من بين الخيارات الممكنة. وفي سبيل ذلك وضعت فرضية وجود "قوس ثقافي "يتضمن كل الإمكانيات الثقافية في المجالات كلها على اعتبار أن كل ثقافة غير قادرة على تحقيق سوى جزء خاص من هذا القوس الثقافي، وبالتالي تظهر الثقافات المختلفة محددة ب "نمط " أو بأسلوب معين. وهذه الأنماط من الثقافات الممكنة لا توجد بعدد غير محدود بسبب حدود "القوس الثقافي "وبالتالي يمكن تصنيفها بعد أن يتم تحديدها، و تنوع الثقافات يمكن رده إلى عدد معين من الأنماط المحددة. 6

وحسب بينيديكت فكل ثقافة تتميز بنموذج خاص بها؛ أي بشكل معين وأسلوب ونموذج خاصين. وهو ما يفترض وجود كل متجانس ومنسجم، وبذلك فكل ثقافة هي متجانسة لأنها

<sup>6-</sup> دوني كوش: 2002، مرجع سبق ذكره. ص22.

تنسجم مع الأهداف التي تتبناها وتكون ضمن الخيارات الثقافية المطروحة والمتاحة، من خلال المنظمات المناسبة القائمة.

وبالموازاة مع ذلك عملت مارغريت ميد(1901-1978) على توجيه أبحاثها إلى الطريقة التي يتلقى الفرد من خلالها ثقافته والنتائج المترتبة على تكون الشخصية؛ وقررت أن تضع عملية النقل الثقافي وإخضاع الشخصية لضوابط المجتمع في صلب عملها الميداني.

وبالتالي فقد قامت بتحليل ظواهر استقرار الثقافة في الفرد لتفسير المظاهر المهيمنة في شخصيته التي يكمن سبها في عملية الاستقرار هذه.

تحقق ذلك من خلال دراستها لثلاثة مجتمعات في غينيا الجديدة وهي: مجتمع الأرابش، ومجتمع الموندوغومور؛ ومجتمع الشامبويلي، والتي استنتجت فيها أن الشخصيتين - المذكرة والمؤنثة - اللتين يعتقد بوجودهما في جميع المجتمعات باعتبارهما معطى اجتماعيا وليس بيولوجيا، لا وجود لهما كما نعتقد بالضرورة في كل المجتمعات، فبعض المجتمعات تتمتع بمنظومة تربوبة ثقافية لا تهتم بمقابلة الصبيان بالبنات على مستوى الشخصية.

#### 5/1- ليفى ستراوس والتحليل البنيوي للثقافة:

يعرف ليفي ستراوس الثقافة على أنها: "كمجموعة من المنظومات الرمزية التي تحتل المرتبة الأولى فيها اللغة وقواعد الزواج والعلاقات الاقتصادية والفن والعلم والدين. وهذه المنظومات كلها تهدف إلى التعبير عن بعض أوجه الواقع المادي والواقع الاجتماعي وكذلك العلاقات التي يقيمها هذان النمطان مع بعضهما البعض وتلك التي تقوم بين المنظومات الرمزية نفسها مع بعضها 7.

وقد تأثر ستراوس بشكل خاص بأعمال مؤسسة في مجال الأنثروبولوجيا الثقافية؛ خاصة منها ما يخص بواس وبينيديكت، وقد استلهم من هذه الأخيرة أربعة أفكار رئيسة تتمثل في:

7-LEVI-STRAUSS Claude, « Introduction à l'œuvre de Marcel Mauss », in MAUSS Marcel, *Sociologie et Anthropologie*. PUF, Paris, 1950. p19.



- تحدد الثقافات المختلفة بنموذج معين، ثم محدودية عدد أنماط الثقافات الممكنة، و دراسة المجتمعات المسماة "بدائية "هي أفضل منهج لتحديد الروابط بين العناصر الثقافية، وأخيراً دراسة هذه التركيبات في حد ذاتها وخارج الأفراد المنتسبين إلى الجماعة الثقافية المدروسة.

وانطلاقا منها وفي خضم سعيه لبناء نموذجه النظري الخاص؛ عمل ستراوس على تجاوز المقاربة الذاتية للثقافات؛ أثناء دراسته للتنوعات الثقافية وتحليل عدم تغيّر الثقافة، أي الكشف عن مبادئ الثبات التي تمثل جوانب التشابه بين الثقافات ومن ثم تصنيفها، ولتقديم هذه العلاقة بين كونية الثقافة وخصوصية الثقافات يستخدم ليفي ستراوس مجازا لعبة الورق، التي لم يخترعها لاعبها لأنها معطى تاريخي؛ وينتج عن توزيع الأوراق تمييز محتمل للاعبين، وهو توزيع يتم دون علمهم، ويفسرها المجتمع كاللاعب؛ وفقا لعدة منظومات يمكن أن تكون مشتركة أو خاصة هي ما يمثل قواعد اللعب.

عبر هذا الفهم والتحديد؛ تأتى للأنثروبولوجيا البنيوية ممارسة تأثير كبيرا على علم الاجتماع الأميركي الذي كان كثير الاهتمام والاستعمال لمفهوم الثقافة. فاهتم أتباع "مدرسة شيكاغو "بالبعد الثقافي للعلاقات الاجتماعية، من خلال دراستهم للعلاقات القائمة بين الأعراق، من خلال استقصاء تأثير الثقافة الأصلية للمهاجرين على اندماجهم في المجتمعات الغربية التي يقصدونها، وقد بحث ذلك وليام توماس في دراسته المنشورة بين عامي 1918و1900؛ حول الفلاح البولوني في أوروبا وأمريكا، وهناك كذلك أعمال روبيرت بارك الذي اهتم بحالة الفرد الأجنبي في مواجهة منظومتين ثقافيتين متضاربتين أحيانا، تمثلان ثقافته الأصلية من جهة؛ ومنظومة البلد الذي هاجر أو سافر إليه، والتي تؤدي إلى ميلاد "الإنسان الهامشي " الذي يتطبع إلى حد ما بطباع المنظومتين وفقاً لتعريف بارك.

وقد أدى التطور الكبير الذي شهدته الأنثروبولوجيا الثقافية الأميركية في الثلاثينات؛ إلى التأثير في التفكير السوسيولوجي الأنكلوساكسوني عموما، فظهرت تبعا لذلك مجموعة من المناهج العلمية؛ وتم تداول مفاهيم إجرائية جديدة ك "الثقافة التحتية "؛ "الثقافة المضادة ". كانت متساوقة مع المظاهر الاجتماعية التي تشهدها تلك المجتمعات آنذاك.

#### 6/1- روجى باستيد (1898-1974) والأطر الاجتماعية للمثاقفة:

يمكن اعتبار روجيه باستيد المرجع الأول للباحثين الفرنسيين المهتمين بدراسة الظواهر الثقافية، كما أن إليه يعود التعريف بالأنثروبولوجيا الأميركية المتعلقة بالمثاقفة.

وينطلق باستيد من فكرة أنه لا يمكن دراسة الثقافي خارج الوضع الاجتماعي، وهذا ما يمثل موضوع نقده للانثروبولوجيا الثقافية الأمربكية؛ التي تغيب الربط بين الثقافي والاجتماعي.

فلا ينبغي اختزال الوقائع الاجتماعية إلى وقائع ثقافية أو العكس، بل يتعين دراسة العلاقات الثقافية من داخل أطر العلاقات الاجتماعية التي يمكن أن تعطي الأولوية لعلاقات ما على حساب أخرى بحسب الأحوال؛ الاندماج والمنافسة والصراع الخ.

وإذا كان مارسيل ماوس يعتبر وقائع المثاقفة تشكل "ظاهرة اجتماعية شاملة "<sup>8</sup>" فقد اتفق معه روجيه باستيد انطلاقا من أن هذه الوقائع تلامس مستويات الواقع الاجتماعي والثقافي برمته. لذلك لا يمكن تحديد التغير الثقافي بشكل مسبق لا بشكل أفقي داخل المستوى الواحد، ولا بشكل عمودي بين مختلف المستوبات.

ويختلف باستيد مع ليفي ستراوس وتصوره حول مفهوم البنية؛ حيث يعتبره مفهوماً شديد السكونية، ويقترح مفهوم البناء بدلها، ويطرح منهجية تعتمد "تفكيك البناء "و" إعادة البناء "، وبذلك تكون الثقافة "بناءً تزامنيا " يتكون كل لحظة من خلال هذه المراحل الثلاث.

كما قال بمبدأ العلة الذي يحكم أية عملية مثاقفة وهما: العلة الداخلية والعلة الخارجية، وتمثل العلة الداخلية لثقافة معينة طريقة اشتغالها عملها الخاصة، والتي قد تساهم كما قد تمنع التغيرات الثقافية الخارجية، ومن جهها فالعلة الخارجية المرتبطة بالتغير الخارجي الأصل لا تعمل إلا من خلال العلّة الداخلية.

\_\_\_

<sup>8-</sup> MAUSS Marcel, « Les civilisations, éléments et formes », in FEBVRE Lucien et al., Civilisation, le mot et l'idée. La Renaissance du livre, Paris. 1930. Reproduit in MAUSS Marcel, Œuvres, vol. II, Minuit, Paris, 1969, p. 456-479.

<sup>9-</sup> BASTIDE Roger, La causalité externe et la causalité interne dans l'explication sociolo-



وتؤدي هذه الجدلية العلية إلى بناء ثقافي جديد يمكن أن تهيمن فيه العلة الداخلية حينما يبقى التغير ثانويا وجزئيا، أو تسيطر فيه العلة الخارجية إذا كانت هناك محاكاة ثقافية مع ثقافات مقابلة.

#### ثانيا - الثقافة في المنظور السوسيولوجي:

#### 1/2- إميل دوركايم (1858-1917) والمقاربة الواحديّة للوقائع الثقافية:

كانت مجلة "السنة السوسيولوجية " التي أسسها دوركايم عام 1897 التي عملت على نشر موضوعات إثنوغرافية وملخصات كتب إثنولوجية أجنبية للتعريف بالعلم الإثنوغرافي عموما؛ تترجم كلمة "ثقافة" الواردة باللغات الأجنبية إلى كلمة "حضارة" باللغة الفرنسية، كما أن دوركايم لم يستخدم من جهته أبداً مصطلح "الثقافة.

وفي مقالته "ملاحظة على مفهوم الحضارة" التي كتبها سنة 1913؛ بالاشتراك مع مارسيل ماوس عمل على إيجاد مفهوم موضوعي وليس معياري للحضارة التي كانت تقوم على فكرة تعدد الحضارات دون التقليل من أهمية وحدة الإنسان، فاعتبر أن "الحضارة مجموعة من الظواهر الاجتماعية التي لا ترتبط بهيئة اجتماعية خاصة؛ وهذه الظواهر تمتد على مجالات تتجاوز أي أرض وطنية، أو أنها تتطور على مراحل زمنية تتجاوز تاريخ المجتمع الواحد "، في حين اعتبر م. ماوس " إن حضارة شعب ما ليست سوى مجموع ظواهره الاجتماعية؛ والحديث عن وجود شعوب غير مثقفة "بدون حضارة"، وعن شعوب "طبيعية " ما هو إلا حديث عن أشياء غير موجودة. (السنة السوسيولوجية، 1901؛ ج4، ص141).

gique », Cahiers internationaux de sociologie, n° 21, 1956, p. 77- 99.

وكان دوركايم ورغم اتفاقه مع يتفق مع بعض أفكار الاتجاه التطوري، إلا أنه كان يتحفظ على بعضها خاصة المتعلقة بالشكل الوحيد لاتجاه التطور الذي تشترك فيه المجتمعات كلها، وفي هذا الصدد يقول: "لا شيء يسمح بالاعتقاد بأن مختلف أنماط الشعوب تتجه كلها في الاتجاه نفسه؛ لأن بعضها يسير في أكثر الطرق تنوعاً، ويجب أن يتمثل التطور البشري على شكل خط تتموضع عليه المجتمعات تلي الواحدة الأخرى؛ كما لو أن المجتمعات الأكثر تقدماً كانت استكمالاً واستمراراً للمجتمعات الأكثر بدائية، بل يجب تمثيلها على شكل شجرة ذات أفنان متعددة ومتنوعة؛ ولا شيء يثبت أن حضارة الغد ستكون امتداداً لحضارة اليوم المتطورة بل ربما سيكون صانعوها من تلك الشعوب التي نعدها اليوم أدنى منا كالصين على سبيل المثال، وقد يسيرونها في اتجاه جديد غير متوقع. (السنة السوسيولوجية، ج 7، 1913، ص 60-61).

ولا يوفر لنا الإسهام الدوركايمي نظرية منهجية للثقافة، لأن انشغاله بها لم يشكل هدفا محددا ومقصودا، غير أننا يمكن أن نستعين بفهمه للمجتمع ككل عضوي يحدد فهمه للثقافة أو للحضارة ويرى أن الحضارات هي "منظومات مركبة ومتضامنة".

لذلك كان رفضه للأطروحات الفردانية ونزعتها النفسانية قويا؛ باعتبار أن البنيات الاجتماعية تتعالى وتسمو على الفرد، هذا الأخير الذي يبقى محكوما ب"الوعي الجمعي " داخل مجتمعه والذي يضمن وحدته وتجانسه، ويتشكل هذا الوعي الجمعي من مجموع التمثلات الجماعية/الثقافية والمتُل والقيم والمشاعر المشتركة بين أفراد المجتمع كافة.

## 2/2- ماكس فيبر (1864-1920) وميلاد الرأسمالية من روح البروتستانتية:

يمكن اعتبار ماكس فيبر أبرز من قام بربط الوقائع الثقافية بالطبقات الاجتماعية؛ ففي دراسته حول "الأخلاق البروتستانتية وروح الرأسمالية "التي نشرت سنة 1905، يعتبر أنه لن يتسن تفسير السلوك الاقتصادي لطبقة المقاولين الرأسماليين؛ إلا إذا اكتشفنا نظامه القيمي المستقى من المذهب البروتستانتي.



و بالإضافة إلى البورجوازية التجارية التقليدية الكبرى، فإن الطبقة المتوسطة هي التي ستقوم بدور حاسم في قيام الرأسمالية الحديثة، وما يميز هذه الطبقة الوسطى حسب فيبر؛ هو أسلوب الحياة السائد في أتونها وطربقة عيشها، وهي أخلاقيات أطلق عليها أنها "تقشف علماني".

فالمقتضيات الأخلاقية البروتستانتية تحتم على الفرد تقدير الواجب المني؛ والإعلاء من تقدير العمل كنشاط يجد غايته في ذاته، ما يقيم العمل ليس فقط الوسيلة التي توفر لنا أسباب العيش، ولكن ازدهاره دليل على مباركة الإله لصاحبه وتعبير عن رضاه عنه، لذلك ينبغي الاجتهاد والإخلاص في العمل طلبا للرضا الإلمي وتفادي الإسراف وتضييع الأموال في المتع، وهذه التوصية هي ما جعل الأفراد يقبلون بنوع من العبادة على أداء أعمالهم بأقصى تفان وجهد ممكنين، و هو ما نجم عنه تراكم للثروات و قيام نظام رأسمالي، ف "الكالفيني يتحكم في نفسه ويخشى غرائزه وأهواءه وهو مستقل ولا يثق إلا في نفسه، إنه يحسب ويفكر قبل العمل كما يفعل الرأسمالي ". 10

وبالتالي فقد لاحظ فيبر وجود استلهام لروح الأخلاق والقيم البيوريتانية/الطهرانية البروتستانتية لدى الطبقة المتوسطة والعمال عموما، ما أفضى إلى ظهور ونمو النظام الرأسمالي<sup>11</sup>.

لذلك نجده يحاول إبراز والتأكيد على أن العوامل الثقافية/غير المالية والإيديولوجية؛ تتوفر على استقلالية ذاتية وقدرة نسبية تمكنها من ممارسة تأثير حقيقي على الظواهر الاجتماعية والاقتصادية تغيرا وتطورا، وهو ما شكل جوابا منه على أطروحة "المادية التاريخية" التي تقول بأن الأفكار والقيم والتصورات ليست غير انعكاس أو هي البنية الفوقية لوقائع اقتصادية ما.

<sup>10-</sup> Raymand, Boudon, la crise de sociologie, paris: Ed. Dalloz, 1971: p 112

<sup>11-</sup> WEBER Max, L'Ethique Protestante et l'esprit du capitalisme (trad. franç. ), Plon, Paris,1964(1er éd. en allemand 1905 ).

## 3/2- بيير بورديو ومفهوم الأبيتوس:

يصنف بيير بورديو على أنه أحد مؤسسي سوسيولوجيا الثقافة؛ من خلاله اهتمامه بتفسير الأليات الاجتماعية التي تؤدي إلى الإبداع الفني وتلك التي تفسّر مختلف أشكال استهلاك الثقافة داخل مختلف الجماعات الاجتماعية حيث ترتبط الممارسات الثقافية بواقع التراب الاجتماعي القائم.

ويكتسي مفهوم الثقافة لديه- من خلال أعماله التي اشتغل فيها أساسا على المجتمع القبايلي- معنى الأعمال الثقافية ذات القيمة الاجتماعية الناشئة عن مجالات الفن والأدب..

ويعتمد بورديو في دراسته الثقافة بمعناها الأنثروبولوجي العام؛ آلية مفاهيمية وتحليلية مركزية تتمثل في ما يسمى لديه بالأبيتوس؛ والذي يفيد وفقه: "منظومة الاستعدادات الدائمة والقابلة للتغير، فهو بنى منظمة مستعدة لأن تكون بنى ناظمة، أي باعتبارها مبادئ مولِّدة ومنظِّمة للممارسات والتصورات التي يمكن تكييفها موضوعياً مع أهدافها دون افتراض الهدف الواعي للغايات والتمكن العاجل من الكليات الضرورية لبلوغ تلك الغايات "12.

فبورديو يعتبر أن الأبيتوس يعمل على غرار الذاكرة الجمعية؛ "بإعادة إنتاج مكتسبات السابقين إلى اللاحقين "، وبالتالي فهو يسمح باستمرار وجود الجماعة أو الطبقة، وهو ما قد يفسر تماثل سلوك أعضاء نفس الطبقة-غالبا- بصدد موضوع ما دون الحاجة على الجلوس للاتفاق.

فالأبيتوس هو ما يمكن ويخول للأفراد التصرف داخل الفضاء الاجتماعي الذي ينتسبون إليه، وبالتالي إنتاج ممارسات تتوافق و انتمائهم الاجتماعي.

فهو يقوم بدمج التصور العام عن موضوع ما داخل الأفراد بحسب مرجعي معين ينتسبون أو ينتمون إليه، فتتطابق مضامين الذاكرة الجمعية مع استعدادات الأفراد من قبيل الاستعدادات

12- BOURDIEU Pierre: Le Sens pratique, Minuit, Paris, 1980. p88.

ъ .



الجسدية التي تطبع بدورها بخصوصية وأخلاق الجماعة، فيكون بذلك هذا النوع من الاستعدادات بمثابة المثال على العالم الاجتماعي المندمج.

إن التجانس الحاصل في عادات مجموعة أو طبقة ما، والذي يضمن تجانس الأذواق والسلوك، لا يلغي بشكل حتمي وجود إبداع في الأساليب الشخصية يتنوع بتنوعها، وهذا التميز يمكن أن يكون بنيوبا يعبر عن تميز المكانة أو المسار داخل الطبقة.

إن مفهوم "المسار الاجتماعي "هو الذي أتاح لبورديو التحلل من الحتمية التي طبعت الأبيتوس، ومكنته من التحرك بحيوبة لاحتواء المؤاخذات التي قوبل بها؛ والتي في تقديري أفلح في إيجاد أجوبة لها.

أخيرا، لابد أن أشير فقط إلى مفهوم آخر لازال موسوما بالعمومية والتردد داخل العلوم الإنسانية عموما و الاجتماعية بشكل خاص؛ ذلك هو مفهوم الهوبة الثقافية، الذي سبق المرور عليه في الفقرات الماضية، حين تم التطرق للأعمال التي قاربت عملية معايشة اندماج المهاجرين والأجانب في بلدان الاستقبال (أعمال وليام طوماس و روبرت بارك مثلا)، والتي كانت تقول بثبات الهوبة الثقافية لدى الأفراد أو بوجود نوع من الصراع الثقافي الداخلي حين التعارض، وهو ما يمكن القفز عليه وتفسيره من خلال أبنتوس بورديو.

وتعتبر الهوبة الثقافية تعبيرا عن هوبة أعم هي الهوبة الاجتماعية؛ وفي هذا الإطار ذهب علم النفس الاجتماعي إلى اعتبار أن المعطى الهوباتي باعتباره نتاج التفاعلات القائمة بين الأفراد والوسط الاجتماعي بمختلف مستوباته، يمكن أن يوظف لفهم مكامن التمفصل بين الجانبين السيكولوجي والاجتماعية لدى الأفراد.

وإذا كانت الهوبة تمكن الإنسان من معرفة نفسه داخل الأنظمة الاجتماعية السائدة، وتمكن المجتمع من التعرف عليه، فإن الهوبة الاجتماعية تتجاوز الحد الفردي، لتشمل وتمثل الجماعة والمجتمع. فالهوية الاجتماعية بمهمتين؛ تقديم الصفات والخصائص الثقافية المميزة واحتواء الأفراد ضمنها، ثم فصل و تقديم الهويات المقابلة والمختلفة في تلك الصفات الثقافية الغائبة في الهوية الاجتماعية أو الثقافية التي تقوم بهذه العملية.

هذه إذن أبرز النظريات التي شكلت الإطار المعرفي لمفهوم الثقافة، والذي يظل "بحكم انتمائه لمجموعة من الحقول المعرفية؛ مفتوحا على تعدد الاستعمال وبالتبعية على معناه، مما يسقطه في نوع من الأداتية التداولية".

وقد ساهمت هذه النظريات بتنوعها في فتح آفاق فهمية وتحليلية للتفكير العلمي في موضوع الثقافة كموضوع مبحوث، بغض النظر عن المآخذ- المنهجية(الحتمية؛ التنبؤية؛ الغرائبية والإيديولوجية.. - التي كانت عرضة لها.

# ثالثا - البناء النظرى السوسيوأنثروبولوجي للثقافة وسؤال القابلية الإجرائية:

تتمترس وراء عرضنا الآنف لأبرز النظريات المؤسسة للمقاربة السوسيوأنثروبولوجية للثقافة غاية إبستمولوجية واضحة، بالإضافة إلى استدعاء النقاش النقدي والتقييمي القائم بخصوص "مستقبل الأنثروبولوحيا" " مؤداها التفكير والبحث في "الإمكانيات المتاحة للمواءمة " بين نتائج وخلاصات تلك الدراسات على سياقات مجتمعية مغايرة و مفارقة ثقافيا.

لأن دراسة الأنا الثقافية المحلية بتراكمات وتراث دراسات الغيرية الثقافية كما تمثلها الأعمال المؤسسة التي سبق أن أومئ إلها سالفا، إنما سيكشف - في اعتقادي - عن عجز الباحث في إنتاج خطاب على أنثروبولوجي كان أو سوسيولوجي؛ يوجبه تميز الموضوع الثقافي المقارب و يمليه،

14- Georges Marcus: Au-delà de Malinowski et après Writing culture; http://www.ethnographiques.org/2002/Marcus.html

(129)

<sup>13-</sup> Denys Cuche: la Notion de culture dans les sciences sociales ;la Découverte ;coll: Grands Repères ;Ed4 ;2010.



وبالتالي السقوط في إعادة إنتاج ميكانيكي وإسقاطي لفكر مفارق للواقع المدروس، وإنتاج بحث يجتر وينشد مواءمة-قسرية-لأصولية علمية يفترض أنها بغاية التأطير أو هي معرفة استشارية فقط؛ كما يدعو لأن تكون كذلك الأستاذ عابد الجابري الذي يشدد على ربط النظرية بواقعها الاجتماعي وليس العكس.

لذلك، تبقى العودة إلى ماضي تلك المعرفة الاجتماعية بتراكماتها النظرية والمنهجية أمرا لا مندوحة عنه في أفق بناء فهم علمي رصين وسليم، يقطع مع الإسقاط الآلي وينتصر لحقيقة الميدان، وهو ما لا نصادفه كثيرا للأسف لدى عديد الباحثين الذين يعمدون إلى توسل مجموعة من المعارف والمفاهيم ومن ضمنها مفهوم "الثقافة"؛ دون وعي ب"الأطر الاجتماعية لتلك المعرفة "أو عناء تقصي الشروط التاريخية التي أنتجتها أو حددت استعمالها وفق نحو دون آخر، لأن تلك الشروط التاريخية التي حكمت وأطرت إنتاج مفهوم أو معرفة ما، هي بمنزلة اللاوعي بالنسبة للبحث الأنثروبولوجي والسوسيولوجي كما ذهب إلى ذلك بورديو، الذي يعتبر أن"اللاوعي بالنسبة لفرع معرفي هو ماضيه، فاللاوعي يعني في هذه الحالة نسيان أو تناسي الشروط الاجتماعية للإنتاج المعرفي، وحين نفصل هذا الإنتاج عن الشروط الاجتماعية التي تمخض عنها يتبدل مفاده؛ ويعود له مفعول أيديولوجي حينها". <sup>15</sup>

وتمكننا "سوسيولوجيا المعرفة" من إعمال المراجعة النقدية المدعو إليها، حينما تعمل على وضع الباحث في حقله العلمي والسياسي والسوسيوثقافي الذي ينتمي إليه، ما يتيح رسم القطائع بين حدود الأيديولوجي-الكولونيالي بالنسبة للأعمال السوسيوأنثروبولوجية المؤسسة-والعلمي فيها. لأن هذا "الحقل العلمي" في نهاية الأمر لا يفيد سوى "المجال الذي ينتظم فيه الإنتاج المعرفي ضمن نسق تتحدد فيه خصائص كل باحث حسب الوضعية التي يحتلها فيه "<sup>16</sup>.

15- BOURDIEU Pierre: le Mal de Voir, Contribution au colloque: Ethnologie et politique au Maghreb. collection 10-18. P. 419.

16- BOURDIEU Pierre: Les Conditions sociales de la production sociologique: sociologie coloniale et décolonisation de la sociologie, in Le Mal de Voir ; op cite; P 420.

هذه العملية هي لوحدها القمينة بمساعدة الباحث للإجابة على حجاجيتها 17-بتعبير Alban هذه العملية هي لوحدها القمينة بمساعدة الباحث للإجابة على حجاجيتها Bouvier-وصمودها أمام محك الإجرائية الذي يواجه التراكم النظري العلم-إنساني عموما، والتي بمقتضاها يتسنى فعلا وقوة؛ تفسير الثقافي بالثقافي وداخل سياقه الثقافي الخاص.

# رابعا - العقل الثقافي في الكتوب العربي المعاصر:

وانتقالا إلى الإنتاج الثقافي العربي نجد أن هذا السجال كان حاضرا وبقوة لدى باحثي عديد من الدول التي كانت تحت وطأة القوى الكولونيالية، حيث ساد النقاش حول القيمة العلمية لمختلف الدراسات المسماة "كولونيالية" و التي كانت مجتمعاتهم موضوعا لها، فتفرق وتضارب الرأي بشأنها ما بين راد لها بشكل كلي وقطعي بالنظر للدافع الأيديولوجي والعسكري الذي أفرزها؛ وفي أفق أسلمتها أن مقابل القائل بأهميتها العلمية تأسيسا على أنقاض حجة الرأي السابق، على اعتبار أن الاستعمار حينما اهتم وأنجز تلك المعارف فإنه إنما أراد أن يبني عليها تدخلاته التي تغنيه عن المواجهة العسكرية إلى التغلغل اللطيف في البلاد، وهو ما يحتم عليه تحري ما يلزم من الدقة في المعطيات و الصرامة في المنهج. وقد كانت مضامين هذا النقاش هي ما أدى إلى توالي الدراسات المعطيات و الصرامة في المسؤال إلى تقييم وفحص حدود العلمي والإيديولوجي في "المعرفة الكولونيالية" بداية، وذلك من خلال تشريح البنيات المؤسسة للفكر الكولونيالي وتفصيل مقولاته الثقافية الكبرى المبررة له؛ كما جمع ذلك مثلا إدوارد سعيد وبرنارد لوبس، ولو أن مجمل الكتابات

17- Alban Bouvier: l'argumentation philosophique ;Etude de sociologie cognitive ;Revue Française de sociologie ;vol37 ;N°4(Oct-Dec )1996.

18- ينظر على سبيل المثال؛ محمود الذوادي: الثقافة بين تأصيل الرؤية الإسلامية واغتراب منظور العلوم الاجتماعية، دار الكتاب الجديد المتحدة؛ بيروت، 2006.

19- ينظر المؤلف الهام للدكتور عبدالله الغدامي: النقد الثقافي؛ قراءة في الأنساق الثقافية العربية، المركز الثقافي العربي؛ الدار البيضاء؛ ط2005. 3.

وكذلك؛ كتاب محسن جاسم الموسوي: النظرية والنقد الثقافي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت ط. 2005. 1



التي تناولت ردود سعيد لامته ودشدة على انتزاع الأفكار التي بني عليها "استشراقه" من سياقها، ما حملها دلالات زاغت بها إلى غير ما كان معنى بها بل وأحيانا إلى نقيضها.

و كذلك ميلاد ما يصطلح عليه حاليا في بلاد المغارب -بشكل خاص في المجال السوسيولوجي-دراسات النقد المزدوج<sup>20</sup> بعد ذلك التي دعت إلى عدم الوقوف عند الدهشة الفلسفية أمام تلك القاعدة المعرفية؛ والعودة إلى الذات المعرفية مع تحقيق التجاوز. وقد أدى هذا التدافع النقدي إلى تحقيق تراكم مهم في هذا الباب.

كثيرة هي الملاحظات التي يمكن تسجيلها وإيرادها بمناسبة قراءة سربعة للإنتاج العربي حول الثقافة، فما بين كثرة المقالات وقلة الدراسات المتينة عموما، يمكن، وبقراءة سيميولوجية سربعة وفاحصة لعناوين المنتوج الثقافي المتاح؛ الوصول إلى إحدى أبرز النتائج التي تسم الكتابة العربية في الثقافة، وهي تحول اتجاه التفكير من تناول الفعل والبنية الثقافيين إلى مساءلة/محاكمة الفاعل الثقافي كذات(درجة الالتزام؛ الوطنية؛ الثورية) وكعلاقات مع المحيط(عمق العضوية في المجتمع؛ معارضة أو موالاة السلطة؛ الموقف من عدمه وفي طبيعته ومن المشكلات الاجتماعية والحقوقية ) ما أسقط تلك الأعمال وأغرقها في فخ التصنيف ومنح أوسمة البراءة والتخصص في توزيع صكوك الإدانة، فجاء بعضها مفعما بالاتهام والاتهام المضاد بين "مثقف الشارع اليساري الملتزم والعضوى" والذي يعتبر مثقف مكاتب السلطة متواطئا ووصوليا، بل وبعده آلية من آليات القمع وتبريره والتصفيق للقرار السلطوي وتلميعه، و"مثقف البلاط اليميني الوظيفي"؛ والذي من جهته يرد عنه ما سبق بمبرر عدم قدرة الرأي المخالف على استيعاب الدور والموقع في جهة البني الفوقية بالتعبير الغرامشي، حيث تتم تأدية مهام بنيوبة واستراتيجية أكثر تأثيرا وفي تسخير لإمكانيات الإدارة سلطانها المادي والرمزي، وهو ما يعز في موقع آخر.

20- عبد الكبير الخطيبي: النقد المزدوج؛ دار العودة بيروت.

# 1/4- المثقف في الخيال Imaginaire النقدي العربي:

كما سبق التنويه إلى ذلك؛ فقد احتل جلد الذات الثقافية حيزا مهما في كتابات "الانفعال الثقافي"؛ التي عنت وتخصصت في رثاء الحال الثقافية وقصف المثقفين، وقد يعزى في بعضها هذا التوجه إلى عدم الاتفاق الموحد حتى على مفهوم "المثقف" ذاته، وهو ما يؤكده إدوارد سعيد حين يعيد ذلك إلى اختلاف الأراء والتصورات بشأن مفهوم المثقف إلى " الاختلاف في تعريفات المثقف من لغة إلى أخرى" وكذلك "لتداخل المفهوم مع مفاهيم أخرى مماثلة"<sup>21</sup>؛ وهو يتقاطع بذلك مع التعدد الخلدوني المسجل في استعماله لمفهوم "الثقافة".

وإذا كان مجد عارف يطرح الدعوة إلى مراجعة بنائية للمفاهيم ومن ضمنها مفهوم الثقافة التي انحازت به الترجمة عن معناه وفقا لتصوره الخماسي 22 منجد عابد الجابري يعرف فئة المثقفون بأنهم "الفئة الواعية التي أكسبتها ثقافتها موضوعية التفكير؛ ووضوح الرؤية والقدرة على التحليل والمحاكمة المنطقية "ويعتبر ذلك حجابا" يحصنهم من أن تنطلي عليهم أساليب البورجوازية ومن أن يخيفهم تحكم المتسلطين 23 وهي وعلى غرار غيرها من الإسهامات حاولت تقديم تحديدات جاهزة ناجزة جمعت في طياتها بين الوظيفية والنمطية. بيد أنه لا يمكن أن يخفى على القارئ المهتم؛ الحضور القوي لتوجس صريح و مضمر في أحيان أخرى للمثقف النقدي العربي، في المقتراب النقدي العلمي العميق من قضايا كالتاريخ 24؛ والهوية؛ الوطنية والقومية؛ والشرعية والمشروعية؛ التفكير في أسباب التحول من مجتمع الدولة إلى دولة المجتمع، التكنولوجيا؛ تدبير التعدد/الثراء الثقافي. وهو ما يمكن مصادفته في مجموعة من الكتابات المغاربية وحتى المشرقية،

<sup>21-</sup> إدوارد سعيد: خيانة المثقفين-النصوص الأخيرة؛ ترجمة أسعد الحسين؛ دار نينوى للدراسات و النشر والتوزيع؛ سورية دمشق. 2011، ص36.

<sup>22-</sup> نصر محمد عارف: الحضارة-الثقافة-المدنية؛ دراسة لسيرة المصطلح ودلالة المفهوم؛ المعهد العالمي للفكر الإسلامي؛ عمان، 1994.

<sup>23-</sup> محمد عابد الجابري: مسؤولية المثقفين في البلاد المتخلفة، مجلة أقلام؛ دار النشر المغربية؛ ع أبريل .1964.

<sup>24-</sup> عبد الله العروي: ثقافتنا في ضوء التاريخ، المركز الثقافي العربي، 1988؛ ط2.



حيث على سبيل التمثيل نجد تشددا في تفضيل توظيف "التنوع الثقافي" (داخل الوحدة) على توصيف "التعدد الثقافي" التي توحي-حسبهم-إلى نزعة استقلالية أكثر منها في المعطى الثقافي!!، وكأن تلك الوحدة "الوطنية" أو "القطرية" أو "القومية" بذلك الوهن لتتفتت بسرعة، وهو ما يدين ضعفها ذلك ويسائله أكثر مما يحتاج لمن يحميه ويذود عنه، فتمت ترجمة ذلك في خطابات أيديولوجية دوغمائية متقنعة بالوطنية وتنتصر للمصلحة القومية على الشعور النقدي 25، تدعو إلى إماتة و وأد اللغات المحلية في بلاد المغارب-وهي الجريمة الإنسانية التي لم تقم بها حتى الهند التي بها أكثر من 350 لغة-وهؤلاء هم من نعتهم سارتر بتقنيي المعرفة؛ حيث "الأيديولوجيا تجعلهم في آن واحد اختصاصيين في البحث وخادمين للهيمنة"65.

وحتى في فحصنا للمقاربات النقدية للمثقف كمفهوم وكأدوار أو كبنية بشكل عام، نجدها تعود إلى استحضار الأعمال الغربية المرجعية Grands Repères كالمذهب الماركسي والفيبري والسارتري والبورديوي.

بينما يقابل ذلك خطاب ثقافي صريح أو مغلف؛ نزع نحو التخوين؛ كذا!!!، حينما انتهى بعضه إلى الجزم بأنه "تاريخيا؛ غالبية مثقفي الأمير خاضعون"<sup>27</sup>، دون الوقوف بما يكفي للإعلاء من الاستثناء الذي يمثله ابن حنبل وابن نصر الخزاعي وأبي حنيفة وابن رشد في وقوفهم أمام إرهاب السلطة وجبروتها.

ويبقى في اعتقادي هذا التخوين أمرا مرفوضا ومنبوذا مهما كانت مبرراته؛ كما مع إدوارد سعيد مثلا حين اعتبر أن "السكوت المتواطئ لأشباه المثقفين وكيلهم بمكيالين. هو خيانة وإفلاس أخلاقي كامل"28؛ بل واستفحل الأمر أحيانا أخرى ليبلغ التكفير درجة يضطر معها -بشكل مؤسف- بعض المثقفين - عند خروجهم "النقدى" عن الإجماع العفوى الموروث / ومنهم حامد أبو زيد- إلى توجيه

<sup>25-</sup> إدوارد سعيد: خيانة المثقفين-النصوص الأخيرة؛ مرجع سبق ذكره؛ ص89.

<sup>26-</sup> جون بول سارتر: دفاع عن المثقفين؛ ترجمة جورج طرابيشي، دار الآداب-بيروت-1973. ص23

<sup>27-</sup> تركى على الربيعو: خيارات المثقف، دار الكنوز الأدبية، 1998. ط1998. 1 ص49.

<sup>28-</sup> إدوارد سعيد: خيانة المثقفين-النصوص الأخيرة؛ مرجع سبق ذكره؛ ص89.

نداء دفاع إلى المجتمع لدرء تهمة الردة والجنون، وذلك حين خاطب أهل مصر قائلا " لا تصدقوا كلام القاضي أنني مرتد؛ ولو كان في النقض، لأن المرتد لا يتقدم لينال لقب "الأستاذية" في جامعة في بلد مسلم إلا إذا كان مجنونا. ولم تظهر على أعراض جنون من أي نوع". 29

فإلى أي حد أمام هذه النماذج تقوم حاجة المثقفين إلى دفاع سارتري<sup>30</sup> يصون له مكانته الثقافية، وحتى لا تبقى السبيل الوحيدة أمامهم بعد استنفاذ حيلهم وتفاقم عجز دفاعهم الذاتي؛ هي الانتحار المدني<sup>31</sup>، بل وأظن أن انتحار "القوة" لا يقل عن انتحار "الفعل" خطورة، وذلك حينما يتم تفضيل التواري والتقية واستطابتهما بعد توالي الضربات، الأمر الذي يستدعي دراسة-على منوال المنهج الحجازي-تخلف مثقفنا المقهور وفهم تهانه.

# 2/4- تمظهرات أزمة الثقافة وتقعيد ثقافة الأزمة:

لا تزيغ حقيقة التفكير في الثقافة/الحضارة عند مالك بن نبي عن التفكير في مصير الإنسان ذاته  $^{32}$ ، ومن هذا المنطلق يتقدم هذا الإنسان كموضوع للمشكلة الثقافية، وذلك من خلال ما يحمله من أفكار ميتة وأخرى قاتلة، وكذلك ما يتسم به سلوكه من افتقاد ما يلزم للإنتاج ابتداءً وتحقيق الزيادة بعد ذلك، ثم استسلامه للصراع الوجداني الذي يعتمل داخله دون المبادرة إلى حسمه أو معرفة السبيل المفضية لذلك  $^{33}$ . ولو أن بعض تأملاته ومجالسه  $^{34}$  التي يبخس فها دور العلم بل وبنكر عليه تماما قدرته على تأسيس المجتمع في حاجة إلى مراجعة جديدة.

بينما يقتضب العروي تشخيصه لأزمة المثقفين العرب في استمرار غالبيتهم العظمى في "الميل إلى السلفية والانتقائية؛ وما هو أغرب من ذلك أيضا اعتقاد هؤلاء المثقفين في أنهم يتمتعون بحربة

(135)

<sup>29-</sup> نصر حامد أبو زيد: نداء إلى الشعب المصرى، مجلة الطريق؛ ع4 السنة 55؛ 1996 ص5.

<sup>30-</sup> جون بول سارتر: دفاع عن المثقفين؛ مرجع سبق ذكره.

<sup>31-</sup> محمد جابر الأنصاري: انتحار المثقفين العرب؛ المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 1999.

<sup>32-</sup> مالك بن نبى: مشكلة الثقافة؛ دار الفكر ط15، دمشق2011.

<sup>33-</sup> مالك بن نبي: شروط النهضة؛ دار الفكر ط4، دمشق2000؛ ص50.

<sup>34-</sup> مالك بن نبي: مجالس دمشق؛ دار الفكر ط2، دمشق2005؛ ص109.



كاملة تسمح لهم بحيازة أفضل منتجات الأخرين الثقافية"55؛ وهو ما يمكن تبينه بجلاء في بعض الكتابات التي تدعو إلى السلفية و عيش إنسان اليوم بعقول أموات الأمس، مستندين في خطابهم ذلك على انتقائية ممنهجة تعتمد تكييف ما أتيح من نصوص مرجعية للتصديق.

وفي مستوى آخر من أزمة المثقف؛ نجد من يواجهه بسؤال التمثيلية، تمثيلية تلك الخطابات للرأي الثقافي ككل؛ وتمثيلية المثقف للجمهور؟ ومدى توافره على القدرات والشروط الثقافية الكفيلة بتحقيق ذلك، و إن كنت لا أتفق هنا بالضرورة مع ما ذهب إليه ماركس من قصور وعي المجتمع المشرقي وحاجته الدائمة لمن ينوب عنه، لأنه في نظري لا يقوم جوهريا سوى بممارسة ماديته المشرعنة للنيابة عن الجماهير وبعد ذلك لتبرير سلوكاتها.

#### 3/4- طقوس المرور من الأزمة الثقافية:

تقترح بعض الاجتهادات التي انشغلت بالقلق الثقافي ومشكلاته الذاتية و البنيوية؛ مجموعة من المخرجات التي يتم تقديمها أسبابا لتجاوز الأزمة، ومنها ما يلتقي ومنها ما يتنافر بحسب المرجعيات والمنطلقات الفكرية والمعرفية بمعناها الأنثروبولوجي، ما خلق أزمة جديدة ومركبة إزاء كيفية التعامل معها وتدبيرها فهما وسياقا وعملا.

وفي هذا الصدد، يؤكد العروي، على أن الحل الوحيد يكمن في "الانقياد الدقيق لنظام الفكر التاريخي مع تقبل جميع افتراضاته. وأفضل مدرسة للفكر التاريخي التي تتيح ذلك هي المدرسة الماركسية كما يفضلها العرب"<sup>36</sup>، بينما يحدد مالك بن نبي المستويات الثلاثة الواجبة العلاج لتعافي الثقافة/النهضة، وهي التحلل من المسلمات والتخلص من مساوئها المثبطة للعقل، وتعزيز روح الإنتاجية في السلوك الإنتاجي، ثم تحقيق المصالحة مع الجانب الوجداني وواقعه المعيش.

<sup>35-</sup> عبد الله العروي: أزمة المثقفين العرب؛ تقليدية أم حداثية، ترجمة ذوقان قرقوط، المؤسسة العربية للنشر والتوزيع؛ بيروت 1978ص152.

<sup>36-</sup> عبد الله العروي: أزمة المثقفين العرب؛ مرجع سبق ذكره؛ ص153.

في حين يشترط طه حسين لضمان مستقبل موفق للثقافة-التي سلم بأنها أساس الحضارة والاستقلال- ضرورة أن تتجه العناية صوب التعليم<sup>37</sup>، فتوسل التعليم ذي الحس النقدي سيمكن من خلق أجيال من الكفايات التي ستمثل الإمكان المادي والرمزي لتقدم المجتمع وازدهاره، دون الخشية من بعض المنعطفات التي تيسر الهدم وتسقط المجتمع في فكر الصراع مع أبنائه، كما نلاحظ ذلك بتواتر أمثلة التطرف.

كما تتقدم في هذا الإطار بعض الإسهامات التي تقدم وصفتها القادرة على تذليل الهوة بين المثقف/صاحب الأفكار و الأمير/صاحب القرار، بالدعوة إلى تجسير الفجوة بينهما عبر جسور ثلاثة لكل منها خصائصها ومميزاتها 38 ويمكن الإشارة في هذا السياق إلى النداء الذي وجهه محمود الذاودي إلى الباحثين داعيا إياهم إلى تجاوز المباشر الثقافي والنفاذ نحو عمق المعطى الثقافي ورمزيته، كأدوات للتحليل الثقافي و أنسنة الثقافة، بينما اهتم آخرون بتحديد وسرد المسؤوليات المجتمعية المناطة بالمثقفين واعتبروا أن حسن الاضطلاع بها يجعل المثقف عضويا و بامتياز، في انسجام تام مع الطرح الماركسي الذي ينيط بهم مهمة تغيير المجتمع بكل ما أوتوا من مسؤولية ثقافية و "شقاوة" بمعناها وسياقها السارتري.

#### خاتمة

هي إذن خطابات متباينة الرؤية والمنهج والأولوية داخل الخطاب الثقافي ذي الموضوع الواحد، تجدد الحاجة إلى نقد مزدوج مفتوح في الزمن والمكان والتيمات، يمكن من خلاله العبور إلى مستوى رؤية نقدية أكثر جلاء وعمقا وتنويرا، و أبعد ما يمكن عن "الانفعال الثقافي" بسلبياته المنهجية والمعرفية.

(137)

<sup>37-</sup> طه حسين علي سلامة: مستقبل الثقافة في مصر، الناشر مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة 2012ص. ص71-159.

<sup>38-</sup> سعد الدين إبراهيم: المثقف والأمير؛ تجسير الفجوة بين أصحاب الأفكار وأصحاب القرار، منتدى الفكر العربي؛ عمان، 1985ط5.

وعلى أية حال؛ يبقى المأمول والمطلوب هو تنفيذ مراجعة إبستمولوجية لمفهوم المثقف داخل ثقافته؛ بشكل إلزامي وتلازمي، قوامها تفكيك علمي للصور النمطية التي تعطى للمفهوم، سواء اجتماعيا أو حتى داخل البيت الأنتلجنسي العربي في ما بين مكوناته. وهو ما من شأنه تطهيره من بعض الشروط التي تسألها في الفاعل الثقافي؛ "المعرفة العفوية le Savoir spontanée"، أو معيارية "المعرفة العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية عالى."

كما أن هذا المسار هو الذي سيمكن "المثقف" من الانخراط في الجهود القائمة لتنمية المجتمع، خصوصا مع تساقط النظرة الاختزالية التي كانت ترى في التنمية مقولة اقتصادية خالصة.

فأخذا بعين الاعتبار التعريف الشهير الذي قدمه تايلور للثقافة بأنها تستغرق المعرفة والمعتقدات والفن والأخلاق والقانون والعرف وكل القدرات والعادات التي يكتسها الفرد داخل المجتمع، فإن الحق في مساهمة المثقف في كسب الرهان التنموي داخل مجتمعه يبقى ثابتا بل وأصيلا.

فمن غير المثقف يمكنه أن يحقق "التنمية الثقافية" بمدلولها المعرفي والمهاري داخل المجتمع؛ والتي لا تقل أهمية عن باقي أدوات التنمية الموازية إن لم تكن أشد خطرا وأكثر إلحاحا.، و تلك هي القيمة المضافة التي قد تعيد موقع "المثقف" في صلب التغيير المجتمعي؛ بل وفي مقدمته مادام يتوجه إلى العقل الإنساني ويؤثر في مداركه ومعارفه واهتماماته. وهذا ما يزكي اتفاقنا مع فكرة أن الثقافة هي المدخل لتحقيق التنمية الاقتصادية وليس العكس أبدا. وهو ما تثبته عديد الأمثلة لبلدان غنية لها من الخيرات المادية/الطاقية ما يجعلها في مقدمة الدول المزدهرة بفضل عائداتها الخيالية؛ ولكنها لم تبلغ ذلك بسبب انتصاب العائق الثقافي (صراعات مذهبية وعقدية وإثنية) وحيلولته دونها وذلك، مقابل وجود أمثلة لبلدان أخرى استطاعت استثمار المعطى الثقافي بذكاء كبير وجعلته رأسمالها الحقيقي للإقلاع التنموي؛ وليس النموذج الياباني في هذا الباب عنا بغريب.

فانطلقت الأبحاث والدراسات السوسيولوجية و الأنثربولوجية والاقتصادية والإدارية وغيرها؛ للوقوف على مكامن أسباب تحقيق بعض الدول للانتقال اقتصادي متقدم؛ و عدم تمكن حتى لا نقول فشل دول أخرى-طاقية خصوصا-في ذلك.

فكان من بين النتائج المفاجئة لتلك الدراسات والأبحاث أن أسفرت عن كون بعض البلدان المسماة متقدمة لا تتوفر على موارد طبيعية رئيسة، ولم يقم تحقيقها لتلك التنمية المتقدمة على أساسها وإنما على مقومات أخرى كالبحث العلمي.

وفي المقابل تم التوجه نحو دول غنية بتلك الموارد الطبيعية خاصة الطاقية منها، و رغما عن غلائها وسهولة تسويقها لم تحقق بتلك الموارد أية تنمية حقيقية تذكر!!.

و قد طرحت هذه النتائج إشكالاً حقيقيا في ماهية الأسباب الرئيسة الكامنة وراء تحقيق تنمية حقيقية في بعض الدول الأخرى؛ واحتلالها مكانة تنموية مهمة ضمن مصاف الدول المتقدمة، الأمر الذي دفع إلى توجيه البحث والتقصي عن عوامل تفسيرية أخرى غير الموارد الطبيعية؛ لعلها تكشف الأسباب الحقيقية والأساسية وراء هذا التقدم والازدهار.

هذا ما يزيد في إثبات "المكانة التنموية" للمثقف- بصيغتي المذكر والمؤنث- ويؤكد على استمرار الحاجة إليهما داخل العقل التدبيري العام، والذي للأسف لا زال محتكرا من طرف "السياسي" والاقتصادي" رغم مرور ما يكفي من الزمن للإقرار بالفشل-أو عدم التمكن إن شئنا المرونة- في التسيير الأحادي والمنفرد للشأن العمومي، الذي ألغى أية مساحة لتقدم واشتغال المثقف وأداء رسالته وواجبه الوطني إزاء الوطن والمواطنين. وقد يكون أفضل جواب عن مرد هذا الإبعاد الممنهج للمثقف من قبل السلطة؛ إلى شقاوته الاستفهامية وحسه النقدي الذي لا يقبل بالتسوية، والذي تجري العبارة عنه في الأدبيات السوسيولوجية؛ من أن "المثقف عموما يزعج والسياسي يجمع أويسوي كيفما اتفق" (sociologue dérange et le politicien arrange).



#### - المراجع العربية:

- إدوارد سعيد: خيانة المثقفين-النصوص الأخيرة؛ ترجمة أسعد الحسين؛ دار نينوى للدراسات و النشر والتوزيع؛ سورية دمشق. 2011.
  - إدوارد سعيد: صور المثقف، ترجمة غسان غصن؛ دار النهار للنشر. ش. م. ل. بيروت 1996.
    - تركى على الربيعو: خيارات المثقف، دار الكنوز الأدبية، 1998. ط1998. 1.
    - جون بول سارتر: دفاع عن المثقفين؛ ترجمة جورج طرابيشي، دار الآداب-بيروت-1973.
- جورج غرفتش، الأطر الاجتماعية للمعرفة، ترجمة: خليل أحمد خليل، الجزائر: ديوان المطبوعات الجامعية، 1983.
- طه حسين علي سلامة: مستقبل الثقافة في مصر، الناشر مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة 2012.
- عبد الله العروي: أزمة المثقفين العرب؛ تقليدية أم حداثية، ترجمة ذوقان قرقوط، المؤسسة العربية للنشر والتوزيع؛ بيروت 1978.
  - مالك بن نى: مجالس دمشق؛ دار الفكر ط2، دمشق 2005.
  - مالك بن نبي: مشكلة الثقافة؛ دار الفكر ط15، دمشق2011.
  - مجد جابر الأنصاري: انتحار المثقفين العرب؛ المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 1999.
- عد عابد الجابري: مسؤولية المثقفين في البلاد المتخلفة، مجلة أقلام؛ دار النشر المغربية؛ ع أبريل 1964.
  - نصر حامد أبو زبد: نداء إلى الشعب المصري، مجلة الطريق؛ ع4 السنة 55؛ 1996.
- نصر مجد عارف: الحضارة-الثقافة-المدنية؛ دراسة لسيرة المصطلح ودلالة المفهوم؛ المعهد العالمي للفكر الإسلامي؛ عمان، 1994.
- دوني كوش: مفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعية، ترجمة قاسم المقداد، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق 2002.

- سعد الدين إبراهيم: المثقف والأمير؛ تجسير الفجوة بين أصحاب الأفكار وأصحاب القرار، منتدى الفكر العربي؛ عمان، 1985ط5.
  - عبد الكبير الخطيبي: النقد المزدوج؛ دار العودة بيروت.
  - عبد الله العروى: ثقافتنا في ضوء التاريخ، المركز الثقافي العربي، 1988؛ ط2.
- عبدالله الغدامي: النقد الثقافي؛ قراءة في الأنساق الثقافية العربية، المركز الثقافي العربي؛ الدار البيضاء؛ طـ2005. 3.
  - مالك بن نبى: شروط النهضة؛ دار الفكر ط4، دمشق2000.
- محسن جاسم الموسوي: النظرية والنقد الثقافي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت ط. 2005. 1
- محمود الذوادي: الثقافة بين تأصيل الرؤية الإسلامية واغتراب منظور العلوم الاجتماعية، دار الكتاب الجديد المتحدة؛ بيروت، 2006.

# - المراجع الأجنبية:

- -Alban Bouvier: l'argumentation philosophique ;Etude de sociologie cognitive ;Revue Française de sociologie ;vol37 ;N°4(Oct-Dec )1996.
- -AUGE Marc, « L'autre proche », in SEGALEN Martine ( éd. ), L'Autreet le semblable. Regards sur l'ethnologie des sociétés contemporaines, Presses du CNRS, Paris, 1988.
- -BASTIDE Roger,La causalité externe et la causalité interne dans l'explication sociologique », Cahiers internationaux de sociologie, n° 21, 1956.
- -BOURDIEU Pierre: le Mal de Voir, Contribution au colloque: Ethnologie et politique au Maghreb. collection 10-18.
- -BOURDIEU Pierre: Le Sens pratique, Minuit, Paris, 1980.



- -Denys Cuche: la Notion de culture dans les sciences sociales ;la Découverte ;coll: Grands Repères ;Ed4 ;2010.
- -LEVI-STRAUSS Claude, « Introduction à l'œuvre de Marcel Mauss », in MAUSS Marcel, Sociologie et Anthropologie. PUF, Paris, 1950.
- -Marie-Odile Géraud et Autres: Les notion clés de l'ethnologie ;Analyse et Textes, Armand ColinParis ;2 éd. 2000.
- -MAUSS Marcel, « Les civilisations, éléments et formes », in FEBVRE Lucien et al. , Civilisation, le mot et l'idée. La Renaissance du livre, Paris. 1930. Reproduit in MAUSS Marcel, Œuvres, vol. II, Minuit, Paris, 1969.
- Raymand, Boudon, la crise de sociologie, paris: Ed. Dalloz, 1971.
- -TYLOR Edward B., La Civilisation primitive (trad. franç.), Reinwald, Paris. 1876-1878, 2 vol. (1er éd. en anglais 1871).
- -WEBER Max, L'Ethique Protestante et l'esprit du capitalisme (trad. franç. ), Plon, Paris,1964(1er éd. en allemand 1905).

#### - الويبوغرافيا:

- Georges Marcus: Au-delà de Malinowski et après Writing culture: http://www.eth-nographiques.org/2002/Marcus. Html.

# التصرف الأيديولوجي في الترجمة: مصطلحاً ومفهوماً

# بقلم: أ. د. محمد فرغل

أستاذ اللسانيات والترجمة في كلية الآداب بجامعة الكويت m\_farghal@hotmail.com





# التصرف الأيديولوجي في الترجمة: مصطلحاً ومفهوماً

# بقلم - أ.د. محمد فرغل

### اللخص:

تتصدى هذه الدراسة للتصرف الأيديولوجي في الترجمة بين العربية والإنجليزية مصطلحاً ومفهوماً، مبينة أن هذا المصطلح استخدم بداية في سياق تحليل الخطاب قبل أن يستعيره حقل الترجمة. فمن جهة، يمكن للمؤلف أن يعالج موضوعاً ما من خلال رصد محايد للمعلومات والأفكار كما يحدث في النصوص التوضيحية، ومن جهة أخرى، يمكنه أن يناور ويتلاعب بهذه المعلومات والأفكار من خلال التقييم والنقد كما يحدث في النصوص الجدلية. أما في الترجمة، فعملية التصرف تأتي من خارج النص على وجهين: ينضوي الوجه الأول على عملية تطويع للنص المترجم بمستوياته المختلفة بهدف الخروج بترجمة سلسة وفصيحة تحافظ على معنى النص الأصلي وتسيّل مَهَمّة المتلقي معاً، وأما الوجه الآخر، وهو التصرف الأيديولوجي (موضوع هذا المبحث)، فيمثل التدخل الفكري للمترجم أو للجهة الموكلة للترجمة سعياً وراء تحقيق أهداف ومآرب لا يعكسها محتوى النص الأصلي. ويتجلى هذا التصرف في مستويات مختلفة منها: المعجمي والتركيبي والخطابي والثقافي. وقد قمنا باستخدام نماذج كثيرة ومتنوعة من الأمثلة الحيّة والتوضيحية في ثنايا هذه الدراسة، وذلك من أجل سبر طبيعة عملية التصرف الفكري في الترجمة، وإلقاء الضوء على أبعادها المختلفة من الناحيتين العملية والنظرية.

### تمهيد:

يعود استخدام التصرف Managing مصطلحاً في الخطاب إلى دي بوغراند Managing ودريسلر Dressler (1981) باعتباره عنصراً متأصلاً في النصوص الجدلية، حيث يُسيّر النص نحو تحقيق الأهداف التي ينشدها الكاتب من خلال الثناء والنقد والإقناع والدحض وما إلى ذلك. بالمقابل، تنبري النصوص التوضيحية، حيث يقوم الكاتب بالوصف والتحليل والسرد وما إلى ذلك، إلى عملية نقل الموقف Situation Monitoring من خلال طرح محايد لموضوع ما. ومن هنا، فالتصرف والنقل هما بعدان خطابيان يتوافقان مع جنس النص من حيث كونه جدلياً أو توضيحياً.

يوضح دي بوغراند (1984، ص 39) هذين المفهومين قائلاً: "يتجلى النقل عندما يسعى النص إلى إعطاء وصف محايد للموقف، في حين يتجلى التصرف عندما يسعى النص إلى توظيف الموقف لخدمة أهداف الكاتب". لذا، يختار الكاتب في عملية إنتاج الخطاب إما التصرف وإما النقل في ضوء جنس النص ونزعاته الشخصية. فبينما يقع مؤلف النص الجدلي فريسة للتصرف بدرجات مختلفة، قد تقوده نزعاته الشخصية لحقن نص توضيعي كتقرير إخباري، على سبيل المثال، بجرعة من التصرف. وهذا ينسحب أيضاً على مترجم متحيز تقوده نزعاته الفكرية أو الأيديولوجية إلى التلاعب بمحتوى النص من خلال النزوع إلى التصرف بدل النقل.

استعار شناق (1986) مفهومي التصرف والنقل وطبقهما على عملية الترجمة، فذهب إلى أن المترجم وليس المؤلف من يتولى السيطرة على هذا البعد الخطابي. فالتصرف يتجلى حين يقرر المترجم التدخل الفكري في النص، بينما يتجلى النقل عندما يقدم المترجم ترجمة أمينة للنص. من هنا يأتي الخلط عند شناق بين عملية إنتاج الخطاب في اللغة المصدر Source Language وعملية الترجمة من اللغة المصدر إلى اللغة الهدف Target Language. فهو يمتدح التصرف التي يقوم به المترجم في النصوص الجدلية، لكنه يعيبه في النصوص التوضيحية. و هكذا تختلط الأمور عند شناق، لأن التصرف ينحو بالنص باتجاه أهداف المترجم سواءٌ أكان النص جدلياً أم توضيحياً. إن الفرق بين النصوص الجدلية والتوضيحية من حيث التصرف والنقل يتصل بعملية إنتاج الخطاب لا بعملية الترجمة، إذ يستطيع المترجم أن يختار إما التصرف وإما النقل، بغض النظر



عن كون النص جدلياً أو توضيحياً. فالفرق الوحيد هنا هو أن النص التوضيعي سيكتسب، تصريحاً أو تضميناً، عناصر جدلية ناتجة عن التصرف، بينما يبقى النص الجدلي جدلياً إن اختار المترجم التصرف، غير أنه سيأخذ منعًى توضيحياً إن أقدم المترجم على تعطيل الصبغة الجدلية في النص المترجم.

تأتي هذه الدراسة لتوضيح الالتباس الذي يكتنف مفهوم التصرف الفكري في أدبيات الترجمة، ورسم الأبعاد الحقيقية لهذا المفهوم، وشرح تجلياتها في الترجمة بين العربية والإنجليزية. يفرّق فرغل (1993، 2008) بين نوعين من التصرف: التصرف الداخلي المتعرف الأيديولوجي لمحتوى (تطويع النص)، و التصرف الخارجي Extrinsic Managing (التحريف الأيديولوجي لمحتوى النص). و يشير التصرف الداخلي، من جهة، إلى التغييرات التي يقوم بها المترجم في اللغة الهدف من أجل تطويع الاختلافات الموجودة بين لغتي المصدر والهدف، وهي تتراوح بين المستوبات اللغوية الدنيا والعليا، بما في ذلك المستوى الصوتي والتركيبي والدلالي والتداولي والنصي والثقافي. وبعد التصرف المناسب في هذه الاختلافات متطلباً لا غنى عنه في عملية الترجمة، إذ إن عدم تطويعها يؤدي إلى الخروج بترجمة لا يمكن فهمها، أو ترجمة ركيكة على أقل تقدير، مما يقود في حالات عديدة إلى تعطيل عملية التواصل المرجوة (للمزيد، انظر فرغل 2012). وفي الجهة المقابلة، يشتمل التصرف الخارجي على تدخل أيديولوجي سافر في عملية الترجمة يهدف إلى توظيف النص يشتمل المحرف الغارجي على تدخل أيديولوجي سافر في عملية الترجمة يهدف إلى توظيف النص المدخل الفكري المقصود، وهو الموضوع قيد البحث، أن يتجلى في مستوبات لغوية مختلفة، بما فيها المستوى الصوتي و التركيبي والدلالي و التداولي و الثقافي.

# التصرف الأيديولوجي في الترجمة:

يعد التصرف الأيديولوجي النقيض لتطويع النص في الترجمة، فهو لا يهدف إلى تطويع النص لغوياً وثقافياً ليناسب النواميس المتعارف عليها في اللغة الهدف، بل إنه يهدف إلى التدخل الفكري في محتوى النص، وتحوير ذلك المحتوى ليتفق مع أغراض المترجم أو الجهة التي أوكلت للمترجم عملية الترجمة. ويمكن أن نعرّف الأيديولوجية على أنها نظام قيمي تراكمي يؤثر في السلوك الإنساني ويوجهه في المجتمعات والأفراد على حدٍّ سواء حتى يصبح عقيدة أو شبه عقيدة. يرى فان

دايك Van Dijk (1996، 7) أن الأيديولوجيات عبارة عن أنظمة أساسية تجسد مفاهيم اجتماعية مشتركة وتستطيع التأثير في معتقدات جماعات معينة وتوجيها من خلال غرس نماذج لمواقف وخبرات مختلفة. وبما أن الترجمة جزء من السلوك الإنساني، فهي تشتمل على عملية تفاوضية بين جهات مختلفة، بما فها المترجمون والمؤلفون والنقاد والناشرون والمحررون والقراء (للمزيد، انظر تاهر-غروغلار Tahir-Gűrçağlar)، وتوجهها معايير أيديولوجية بوعي أو بغير وعي (للمزيد، انظر نورد 2003 Nord). وكذلك يرى تيموسكو Tymoczko أن أيديولوجية الترجمة لا تكمن في النص المترجم فقط، بل إنها تتجلى في صوت المترجم وموقفه وعلاقتها بالمتلقين (للمزيد، انظر ميسون 1994 Mason).

يعد التصرف الأيديولوجي عملاً متعمداً يقوم به المترجم ويهدف إلى تقديم عالم فكري في النص المهدف يغاير العالم الفكري في النص المصدر بدرجات مختلفة. وبما أن هذا التدخل عمل ممنهج، فإنه يعد إستراتيجية تمكّن الأفراد (المترجمون في هذه الحالة) من الربط بين أيديولوجيتهم والأهداف التي ينشدونها، ومن ثم يصبحون طرفاً مشاركاً في تبعات عملية الترجمة (للمزيد انظر بيكر 2006 Baker). ومن هنا، فالترجمة ليست عملية تأويلية فقط، بل إنها أيضاً عملاً أدائياً (للمزيد، انظر بيهل Behl)، مهوي 2007 Muhawi)، حيث يصبح المترجم مشاركاً فاعلاً في التواصل بين لغتين.

والتصرف الأيديولوجي، مثله مثل تطويع النص، عمل واعٍ ومقصود في جلّه، غير أن الأخير يهدف إلى تسهيل الأمور على المتلقي من خلال تقديم ترجمة سلسة وطبيعية، بينما يهدف الأول إلى تغيير وجهة المتلقي وتضليله من خلال رسم عالم فكري مختلف عما هو موجود في النص الأصلي. لذا، وإذا ما تساوت العوامل الأخرى، فإن تطويع النص محمود بينما التصرف الأيديولوجي مذموم. ولكن تبقى علاقة النص المصدر بالنص الهدف في عملية الترجمة قضية شائكة تؤرق منظري علم الترجمة على اختلاف مشاربهم.

فبعض المنظرين يعتقدون أن النص المصدر هو 'نص مقدس' من حيث الشكل والمحتوى المنظرين يعتقدون أن النص المصدر هو 'نص مقدس' من حيث الشكل والمحتوى (للمزيد، انظر نايدا 1964 Nida كاتفورد 1982؛ كاتفورد 1982؛ دي وارد ونايدا 1982؛ دي وارد ونايدا 1982 في أن "ينقل النص الأصلي بأعلى درجة من (389) في أحد أرائه الصارمة أن مهمة المترجم هي أن "ينقل النص الأصلي بأعلى درجة من



الموضوعية كابتاً مشاعره الشخصية ومتعاملاً مع نص يتفق معه اتفاقاً تاماً تماماً كما يتعامل مع نص يختلف معه اختلافاً تاماً". ومع ذلك، فالصورة الحقيقية في الترجمة ليست بدرجة الوضوح التي يتحدث عنها نيومارك هنا، إذ إن هناك العديد من المنظرين ممن يعتقدون أن مهمة المترجم الرئيسية هي تجسيد هدف النص المترجم لا هدف النص الأصلي (للمزيد، انظر شافنر Schäffner الرئيسية هي تجسيد هدف النص المترجم لا هدف النص الأصلي (ويرى أصحاب هذا الرأي أن على الترجمة أن تستلهم الهدف الذي يسعى إليه النص الهدف في القادم من الأيام لا الهدف الذي جسده النص المصدر في الماضي. في هذا السياق، تنظر شافنر (1998أ، ص 238) إلى المترجم كمؤلف تحرر من "المحددات والقيود التي يفرضها منظور ضيق لمفهوم الأمانة للنص المصدر وحده".

ويهدف هذا البحث إلى استكشاف فضاء وطبيعة التصرف الأيديولوجي في الترجمة بين العربية والإنجليزية بمعزل عن مدح أو ذمّ هذه العملية، إذ إن التدخل الفكري في النص المترجم هو ممارسة شائعة وتستدعي تسليط الضوء عليها وسبر أغوارها. ونقتبس هنا من باسنت Bassnet التي كانت تعد في الماضي خادمة وانعكاساً شفّافاً للنص الأصلي قد أضحت الآن عملية يعدُّ التدخل فيها ضرورياً".

ويعمل التصرف الأيديولوجي في فضاء واسع يتجلى في المستوى الصوتي والمعجمي والتركيبي في طبقاته الدنيا، وفي المستوى الخطابي والثقافي في مستوياته العليا، غير أنه، في بعض الأحيان، قد يستعصي على التحديد الدقيق لأنه مرتبط بالأيديولوجية لا بالنواميس اللغوية والثقافية. ومن هنا، فإن أي فعل في التصرف الأيديولوجي، بغض النظر عن صغره، قد ينضوي على حركة أيديولوجية تفوق أهميتها حجمها بكثير. ومن الأمثلة البارزة في هذا السياق الضجة التي أثيرت حول الترجمة العربية لنص قرار الأمم المتحدة 242 بعد الحرب العربية الإسرائيلية سنة 1967. فقد نادى النص الإنجليزي (الذي خضع لتصرف أيديولوجي مسبقاً) بالانسحاب الإسرائيلي من (أراضٍ عربية احتلت سنة 1967)، والذي جاء بالإنجليزية على النحو الآتي Israel armed forces from territories occupied in the recent conflict" قراءة كلية وأخرى جزئية. وعندما ترجم إلى العربية لاحقاً، ظهرت مشكلة اعتماد إحدى القراءتين، إذ تشبث العرب بالقراءة الكلية، بينما أصر الإسرائيليون على القراءة الجزئية. وقد أدى هذا

الالتباس إلى تصرف أيديولوجي في النص الإنجليزي من وجهة النظر العربية، إذ جاءت الترجمة العربية على النحو الآتي "الانسحاب الإسرائيلي من الأراضي العربية التي احتلت سنة 1967"، وما زال الجدل مستمراً.

وقد يؤدي التأويل المفرط في النص إلى مشكلات أيديولوجية. انظر كيف أوَّل خان وهلالي (1999) الآية الكريمة السابعة في سورة الفاتحة حين ترجماها إلى:

The way of those on whom you bestowed Your Grace, not (the way) of those who earned Your Anger (such as the Jews), nor of those who went astray (such as the Christians).

ويشكل تأويل المترجمين للمقصود من عبارة 'غير المغضوب عليهم' و'ولا الضالين' تدخلاً أيديولوجياً مقصوداً في النص القرآني، إذ إنهما استبدلا التأشير الخاص من خلال التمثيل بالنصارى واليهود بالتأشير العام في الآية الكريمة. ومن المؤكد أنهما قاما بهذا الإفصاح لشيء في نفس يعقوب، شيءٌ من قبيل إظهار العداوة المستحكمة بين المسلمين واليهود من جهة، وإظهار العداوة المتحددة بين المسلمين والغرب المسيعي، من جهة أخرى. بالمقابل، التزم مترجمون آخرون (على I 1980 البري 4 1980 بيكتهول I 1980 النظم، يبكتهول 1980 النال، ترجمة زيدان وزيدان وزيدان وزيدان وزيدان وزيدان وزيدان وزيدان وزيدان للمذه الأية الكريمة:

The way of those on whom you have endowed Your Grace, not the way of those who earn Your wrath, nor of those who go astray.

وقبل أن نقوم فيما بقي من هذا البحث باستكشاف المستوبات المختلفة للتصرف الأيديولوجي في ترجمة نصوص متنوعة بين العربية والإنجليزية، نورد مثالاً صارخاً للتصرف الأيديولوجي في الترجمة أدى إلى أزمة سياسية بين إيران من جهة ومصر والبحرين من جهة أخرى. فقد جاءت الترجمة الفارسية للخطاب الذي ألقاه الرئيس المصري مجد مرسي في مؤتمر دول عدم الانحياز (طهران2012/8/30) محرّفاً في محتواه لدرجة أن مهاجمته للنظام السوري ووصفه له بالنظام الظالم الذي لا بد أن يرحل تحولت في الترجمة الفارسية إلى هجوم على النظام السياسي في البحرين. لقد حُرّف الخطاب أيديولوجياً ليناسب المواقف السياسية والمعتقدات الدينية للجمهور الإيراني. وقد استدعى ذلك لاحقاً اعتذار إيران الرسمى لكل من مصر



والبحرين معلّلة ما حدث بأخطاء غير مقصودة في الترجمة. ومهما يكن الأمر، فقد أوصل النظام الرسالة التي أرادها لجمهوره باللغة القومية (الفارسية)، وهو ما سعى إليه في المقام الأول بغض النظر عن تبعات ذلك.

## المستوى المعجمي:

يبرز التصرف الأيديولوجي بوضوح في المستوى المعجمي عندما يختار المترجم لفظة تمثل عقيدةً فكرية مختلفة عما تمثله لفظة أخرى. وعادة ما تتحكم بعملية الاختيار عوامل عدة، منها الالتزامات الاجتماعية والسياسية والمعتقدات والخلفية الثقافية. فعلى سبيل المثال، تُعد التقارير الإخبارية التي يفترض أن تقتصر على النقل الأمين للخبر مادة خصبة للتصرف الأيديولوجي في المستوى المعجمي. توضِّح الترجمة العربية للنص الإنجليزي الآتي، والتي تمثل الخطاب العربي العام في حقبة ما قبل اتفاق أوسلو للسلام وما زال لها صدًّى في بعض الدوائر العربية المناوئة لعملية المسلام، تصرفاً أيديولوجياً مكثفاً في المستوى المعجمي للنص (مرفق ترجمة إنجليزية راجعة للترجمة العربية المقارنة):

(1) In an interview with Newsweek yesterday, the Israeli Defense Minister said that the Palestinian suicide operations constitute the main cause for the Israeli troops' entering cities in the West Bank.

- ادعى وزير الحرب الصهيوني في مقابلة مع مجلة النيوزيك أمس أن العمليات الاستشهادية الفلسطينية هي السبب الرئيس في اجتياح قوات الاحتلال الصهيوني للمدن الفلسطينية في الضفة الغربية المحتلة.

- In an interview with the Newsweek yesterday, the Zionist War Minister claimed that the Palestinian martyrdom operations are the main cause for the Zionist troops' storming Palestinian cities in the occupied West Bank.

إن إجراء مقارنة بسيطة بين النص الإنجليزي والترجمة العربية يبين بوضوح مدى التدخل الأيديولوجي في المستوى المعجمي الذي أدى إلى تغيير توجه الخطاب جذرياً. فبينما ينحو الخطاب منحًى حيادياً في النص الإنجليزي، ينضوي النص العربي على خطاب مثقل بالأيديولوجيا المناصرة للحق العربي والمعادية لإسرائيل، وهو خطاب متوقع ومقبول عند المتلقي العربي. أما الترجمة الإنجليزية الراجعة للنص العربي، فهي غير متوقعة ولا مقبولة في خطاب موجه إلى المتلقي الغربي،

إذ إنها، من وجهة نظره، نقل لخبر بطريقة ينقصها الموضوعية ويثقلها التحيز. ويمكن القول إن الخطاب الصحفي الذي تتبناه مؤسسة ما يعكس توقعات الجمهور منها، فالخطاب، في نهاية المطاف، هو سلعة والمتلقي هو مستهلك لهذه السلعة، ولا بد للمنتج أن يأخذ رغبات المستهلك بعين الاعتبار (للمزيد، انظر فيركلف Fairclough).

ومن أبرز عناصر التصرف الأيديولوجي في المستوى المعجمي هو تغيير الأفعال التأطيرية (أفعال القول) framing verbs مثل قال وادعى واعترف وأكد وأنكر وندد وغيرها عند نقل الخبر الصحفي. فيما يلي مثال توضيعي مأخوذ من شناق (1994، ص 106) برفقة ترجمة إنجليزية تتضمن أفعالاً تأطيرية مختلفة:

(2) قالت وزارة الدفاع الفرنسية إن طائرات الجاقور القاذفة المقاتلة قد قصفت مواقع حصينة للمدفعية العراقية في الكويت وعادت إلى قواعدها سالمة.

The French defense Ministry said/claimed/admitted/confirmed/conceded that its Jaguar jet fighters had bombed well-fortified positions of the Iraqi artillery in Kuwait and they returned to their base safely.

من الملاحظ أن النقل المحايد للنص الإنجليزي موجود فقط عند اختيار الفعل التأطيري said، بينما يغيب عند استخدام الأفعال التأطيرية الأخرى. فالفعل ادعى يلقي ظلالاً من الشك على مصداقية الخبر، بينما يشير الفعلان admitted و conceded إلى إنكار سابق لما جاء بالخبر. أما الفعل confirmed، فيشير إلى أن مصدر الخبر الأول لم يكن وزارة الدفاع الفرنسية. من الواضح أن قرار المترجم في اختيار إما النقل وإما التصرف يعتمد على أيديولوجية الفعل التأطيري وظفه في الخبر الصحفى.

وفي بعض الأحيان، يكون التصرف الأيديولوجي أقل مباشرة مما هو عليه في المثال (2)، كما يظهر المثالان الآتيان برفقة ترجمتهما:

(2) On breaking news by the French News Agency, tens of Iraqi civilians were killed and injured in an American air attack on the city of Fallujah.

في خبر عاجل لوكالة الأنباء الفرنسية، قتل وجرح عشرات العراقيين المدنيين في هجوم جوي أمريكي على مدينة الفلوجة.



(4) On breaking news by the French News Agency, tens of Palestinian civilians were killed and injured in an Israeli air attack on Gaza Strip.

في خبر عاجل لوكالة الأنباء الفرنسية، استشهد وجرح عشرات الفلسطينيين المدنيين في هجوم جوي إسرائيلي على قطاع غزة.

إن ترجمة عبارة were killed إلى قُتل في المثال (3) وترجمة العبارة نفسها إلى استشهد في المثال (4) ينمُ عن موقف أيديولوجي عميق لدى ناقل الخبر. فبينما تتفق وسائل الإعلام العربية كافة على الإشارة إلى القتلى الفلسطينيين كشهداء، تختلف هذه الوسائل الإعلامية عند الإشارة إلى القتلى العراقيين إبان وبعد الغزو الأمريكي للعراق أو إلى القتلى السوريين هذه الأيام، إذ يشير بعضها كقناة الجزيرة مثلاً إليهم كقتلى، بينما تشير قناة المنار اللبنانية مثلاً إليهم كشهداء أو قتلى تبعاً لخلفيتهم السياسية. والاختلاف في هذه القرارات نابع من الموقف الأيديولوجي الذي اختارته الوسيلة الإعلامية تجاه الأحداث التي تجري من حولنا. ونسوق فيما يلي أمثلة أخرى تتضمن مواقف أيديولوجية ناتجة عن التصرف الأيديولوجي في المستوى المعجمي:

(5) الحكومة السورية: النظام السوري

The Syrian government: The Syrian regime

(6) الرئيس المصري السابق: الرئيس المصري المخلوع

The former Egyptian President: The deposed Egyptian President

(7) حرب السبعة وستين: حرب الأيام الستة

The 1967 War: The Six-day War

(8) عملية فدائية: عملية إرهابية

A commando operation: A terrorist attack

(9) الدول النامية: الدول المتخلفة

Developing countries: Underdeveloped countries

(10) مظاهرات: أعمال شغب

demonstrations: riots

(11) قوات التحالف في العراق: قوات الاحتلال في العراق

The coalition forces in Iraq: The occupation forces in Iraq

(12) أزمة السويس: العدوان الثلاثي على مصر

The Suez Crisis: The tripartite Aggression on Egypt

(13) الخليج العربي: الخليج الفارسي

The Arab Gulf: The Persian Gulf

تنضوي الأمثلة الواردة أعلاه على اختيارات ذات صبغة أيديولوجية واضحة، إذ إن اختيار تعبير دون الآخر في كل منها يعبر عن موقف أيديولوجي من المشار إليه. ولغاية الإيجاز هنا، نسلط الضوء على المثالين (5) و (13) فقط. ففي المثال (5)، يعبر اختيار عبارة الحكومة السورية Syrian Government عن موقف يتسم بالحيادية والموضوعية، بينما ينم استخدام عبارة النظام السوري The Syrian Regime عن موقف متحيز أيديولوجياً يزدري المشار إليه. أما اختيار عبارة دون الأخرى في المثال (13)، فيعبر عن موقف سياسي عميق الجذور يتصل بالتبعية الجغرافية لمنطقة الخليج، وقد يؤدي خطأٌ في توظيف عبارة دون الأخرى إلى نتائج كارثية بالنسبة للمترجم، إذ يتحتم على المترجم أخذ سياسة المؤسسة التي يعمل لديها وكذلك الجمهور الهدف بعين الاعتبار. فترجمة عبارة The Persian Gulf إلى الخليج الفارسي في ترجمة منشورة في صحيفة عربية عمل قد لا تحمد عقباه. ومن هنا، قد تستلزم بعض المواقف في الترجمة تصرفاً أيديولوجياً في عبارات معينة وذلك لتجنب عواقب وخيمة. ومع ذلك، قد تستدعى بعض المواقف نقلاً أميناً لعبارات تخالف قناعات المترجم وجمهوره من أجل إبراز موقف له تداعيات أيديولوجية. فعلى سبيل المثال، عندما حلَّ الرئيس الإيراني أحمدي نجاد ضيف شرف على مؤتمر القمة لدول مجلس التعاون الخليجي في قطر في العام 2007، استخدم في خطابه إلى القمة عبارة الخليج الفارسي مرات عدة ونقلها المترجم الشفوى إلى The Persian Gulf عن دراية لأن توظيفها ينم عن موقف سياسي للرئيس الإيراني لا بد من نقله للزعماء الخليجين في المؤتمر. ومن اللافت أنه لم يعترض أحد من هؤلاء الزعماء على تلك العبارة، وقد وجه بعض المعلقين اللوم لهم على سكوتهم في قضية حسّاسة كهذه.

لقد اشتملت معظم الأمثلة التي سقناها في هذا الجزء من الدراسة على تصرف أيديولوجي في ألفاظ تضم أسماء جنس وأفعال ونعوت، وهذا لا يعني أن أسماء العلم ليست هدفاً شائعاً للتصرف الأيديولوجي في الترجمة. ففي كثير من الأحيان، ينم استخدام اسم علم دون آخر في



الترجمة بالرغم من أنهما يشيران إلى الشيء نفسه عن موقف فكري واضح مثل استخدام فلسطين بدل إسرائيل وداود بدل ديفيد و Al-Khalil بدل Hebron و Hebron بدل Al-Khalil وغيرها، إذ يشكل تجنب أسماء العلم التي لها صبغة توراتية موقفاً أيديولوجياً يهدف إلى التركيز على الهوية العربية الإسلامية لهذه الأسماء والأشياء التي تشير إلها. ونسوق فيما يلي مثالاً صارخاً حيث يقوم المترجم العربي بترجمة عبارة the Temple Mount إلى المسجد الأقصى لا جبل الهيكل في أحد التقارير الإخبارية:

(14) After Israeli police and Palestinian demonstrators clashed on the Temple Mount a year ago and 21 Arabs were shot dead, a number of Palestinians retliated with knife attacks on Jews inside Israel proper. (The Washington Post, Jan, 21, 1992).

بعد أن اصطدمت الشرطة الإسرائيلية والمتظاهرون الفلسطينيون في المسجد الأقصى قبل سنة، وقتل واحد وعشرون عربياً، فقد انتقم عدد من الفلسطينيين بالهجمات بالسكاكين على الهود داخل إسرائيل نفسها. (الرأى، يناير 27، 1992)

لقد أحسن المترجم صنعاً عندما ترجم عبارة the Temple Mount إلى المسجد الأقصى لا جبل الهيكل، إذ إنه أخذ طبيعة قرّائه العرب بعين الاعتبار. فمن غير المعقول أن يستخدم في تقرير إخباري عبارة جبل الهيكل التي تستخدمها إسرائيل والإعلام الغربي في الإشارة إلى نفس المكان الذي يضم المسجد الأقصى، وهو أولى القبلتين وثاني الحرمين الشريفين عند المسلمين. ولكن، في الوقت نفسه، نستطيع أن نتخيل عبارة the Temple Mount مستخدمة في نص جدلي رسمي يستوجب ترجمتها إلى جبل الهيكل بين مزدوجين من أجل إشعار المتلقي بموقف الإدارة الأمريكية تجاه الادعاءات الإسرائيلية.

وأخيراً، نسوق مثالاً مشابهاً ينضوي على تصرف أيديولوجي له علاقة باسم علم بالرغم من أن البعض قد يعتبره تزويراً غير مبرر. ففي ترجمة عبد الصبور (1999) لعنوان كتاب فرينكلستون (1996) الموسوم Anwar Sadat: Visionary Who Dared إلى السادات: وهم التحدي، نجد مغايرة واضحة بين العنوان الأصلي الذي يقدم السادات كقائد يستشرف المستقبل وبين عنوان الكتاب المترجم الذي يقدمه كقائد ضلَّ طريقه. وهذا التدخل الأيديولوجي السافر في ترجمة العنوان ينسحب على الترجمة برمتها، إذ إنها تقدم صورة سلبية لأنور السادات. وقد يكون قرار

المترجم هذا نابعاً من الموقف العربي الشعبي العام من أنور السادات بسبب توقيعه منفرداً لاتفاقية سلام مع إسرائيل في العام 1979، إذ أراد المترجم من خلال تحريفه لمنحى النص الأصلي الذي يرسم صورة ناصعة لأنور السادات إلى منحًى يرسم صورة قاتمة له أن يكسب تعاطف القارئ العربي، غير مكترث بمبدأ الأمانة في الترجمة، وهو المبدأ الذي فقد الكثير من قيمته بظهور المترجم والجمهور كلاعبين أساسيًين في عملية الترجمة. وفي حقيقة الأمر، وبمعزل عن النقد الترجمي translation criticism، يصعب أن نتخيل شخصاً عادياً يقوم بمقارنة الترجمة بالنص الأصلي. فالقارئ العادي يبحث إما عن النص الأصلي أو عن الترجمة، وليس عن كليهما تبعاً لمخزونه اللغوي. أما مقارنة الترجمة بالنص الأصلي، فهو في جلّه عمل أكاديمي يقوم به مختصون لأهداف بحثية.

## المستوى التركيبي:

قد يتجلى التصرف الخارجي في المستوى التركيبي في عناصر لغوية مختلفة منها الفاعلية وagency والظنية/الوجوب modality والتوكيد evaluativeness وغيرها. تشير الفاعلية إلى إظهار الفاعل أو إخفائه في عملية الترجمة، إذ قد يقرر المترجم أن يخفي المسئول عن عمل شرير بطمس الفاعل بالرغم من ظهوره في النص الأصلي. فيما يلي مثال توضيحي برفقة ترجمتين له تم التصرف فهما أيديولوجياً:

- (15) قتلت القوات الإسرائيلية ثلاثة شبّان في القدس الشرقية هذا الصباح.
- Three Palestinian youths were killed in East Jerusalem this morning.
- Three Palestinian youths were killed in clashes with Israeli troops in East Jrusalem this morning.

تظهر الترجمتان أعلاه نوعاً من التدخل الأيديولوجي في النص. فمن جهة، أخفى المترجم الفاعل في الترجمة الأولى تاركاً المتلقي غير المطّلع حائراً حول المسئول عن هذا العمل. ومن جهة أخرى، ألقت الترجمة الثانية بالمسئولية على الطرفين الإسرائيلي والفلسطيني بالرغم من أن النص الأصلى يشير إلى مسئولية الطرف الإسرائيلي وحده عن عملية القتل.

ويمكن للتصرف الأيديولوجي أن يظهر في كيفية التعامل مع الظنية والوجوب في النصوص المترجمة، إذ يستطيع المترجم تقديم عالم مختلف عما يطرحه النص الأصلي بسبب موقفه من



خلال العبث بأفعال الظنية والوجوب. انظر المثال الإنجليزي التوضيعي الآتي برفقة ترجمته العربية:

(16) The Head of the International Investigation Commission in the assass nation of the Lebanese former Prime Minister Rafiq Al-Hariri said that some Syrian officials may have been involved in this crime.

قال رئيس لجنة التحقيق الدولية في اغتيال رئيس الوزراء اللبناني السابق رفيق الحريري إن بعض المسئولين السوريين متورطون في هذه الجريمة.

كما هو واضح، لقد تدخل المترجم أيديولوجياً من خلال تغيير حالة الشك في النص الأصلي إلى حالة من اليقين في النص المترجم بهدف إدانة الحكومة السورية عبر فعل الترجمة.

وقد يسعى المترجم في بعض الأحيان إلى تحريف مسار الظنية epistemic modality إلى مسار الوجوبية deontic modality من أجل إظهار نبرة عدوانية لا تعكس النبرة المتحفظة في النص الأصلي. فيما يلي نص مقتبس من ترجمة إنجليزية برفقة أصلها العربي لرسالة مفتوحة وجهها جبران تويني إلى الدكتور بشار الأسد الذي كان آنذاك مسئولاً عن الملف اللبناني (جريدة النهار 2000/3/23):

(17) You must understand that there is bad blood between some Lebanese and the Syrian Army, that our generation inherited the civil war, but did not initiate it, that we were not warmongers, and that there are no such things as eternal wars and eternal enemies.

أنت تعرف أن ثمة دماً بين اللبنانيين والجيش السوري في لبنان، وتعرف أن جيلنا ورث الحرب ولم يكن سبها، وأننا لسنا هواة حروب، وأنه ليس هناك من حروب أبدية أو عداءات أبدية.

من الواضح في المثال أعلاه أن ما يعامل ظنياً في النص العربي (أنت تعرف أن...) قد عومل وجوبياً في الترجمة الإنجليزية (عليك أن تفهم أن...)، مما أدى لظهور نبرة عدوانية في الترجمة الإنجليزية بدل النبرة المتحفظة في النص العربي بالرغم من المحافظة على محتوى النص بشكل عام.

في حالات أخرى، قد يعبث المترجم بالظنية/الوجوب دون وعي بذلك، مما يؤثر على الأيديولوجية التي يجسدها النص المترجم. انظر المثال الآتي لمقطع شعري مقتبس من قصيدة "إذا

كان لي أن أعيد البداية" If I were to Start All Over Again للشاعر الفلسطيني محمود درويش من مجموعة بعنوان Victims of a Map "ضحايا خارطة" ترجمها عبد الله العظري (1984):

(18) أعود إذا كان لي أن أعود، إلى وردتي نفسها وإلى خطوتي نفسها ولكنني لا أعود إلى قرطبة.

I will return if I have to return, to my roses, to my steps But I will never go back to Cordova.

ينضوي المثال أعلاه، بمعزل عن المشكلات في نقل الرموز الشعرية (أنظر فرغل وناجي ينضوي المثال أعلاه، بمعزل عن المشكلات في نقل الرموز الشعرية (أنظر فرغل وناجي 2000 Farghal and Naji درويش إلى العودة كاحتمالية بعيدة المنال (إذا كان لي أن أعود If I were to return)، يقدم المترجم "العودة" من قبيل الوجوب العام (If I have to return) إن كان علي أن أعود)، وكأنه مجبر على العودة إلى وطنه السليب (فلسطين). لقد غيَّرت الترجمة رغبة الشاعر الجامحة للعودة إلى الوطن المحتل رغم صعوبة تحقيقها إلى عبء قد يقوم به مكرهاً.

وأخيراً، نسوق مثالاً توضيحياً يبيِّن كيف يمكن للمترجم أن يضعف درجة التوكيد في النص المترجم عندما ينقل نصاً جدلياً من العربية إلى الإنجليزية من خلال تجاهل أدوات التوكيد النحوية والمعجمية (للمزيد، انظر فرغل 1991):

(19) إن العلماء والمفكرين العرب الذين هاجروا من أوطانهم الأصلية واستقروا في الغرب قدموا وما زالوا يقدمون إسهامات معرفية هامة للبشربة جمعاء.

- Arab scientists and intellectuals who migrated from their home countries and settled in the West have made some epistemological contributions for humanity.
- Arab scientists and intellectuals who migrated from their home countries and settled in the West indeed made and are still making important epistemological contributions for humanity at large.

إن مقارنة بسيطة بين الترجمتين تُري الاختلاف في درجة التوكيد بينهما. فبينما يجرِّد المترجم الترجمة الأولى من نبرة التوكيد التي يتضمنها النص الأصلي، يحافظ في الترجمة الثانية على نبرة التوكيد المتصاعدة التي يعكسها النص الأصلي. من هنا، يستطيع المترجم العبث بعنصر التوكيد في عملية الترجمة من خلال نزع أدوات التوكيد الموجودة في النص الأصلى أو من خلال إضافة أدوات



توكيد لا يحتوي عليها النص الأصلي. وفي كلتا الحالتين، ينحرف عالم النص الأيديولوجي نتيجة تصرف موجه متعمد يقوم به المترجم.

## المستوى الخطابي والثقافي:

بخلاف التصرف الأيديولوجي في المستويين المعجمي والتركيبي، يصعب التحديد الدقيق للعناصر اللغوية التي تم التصرف بها في المستويين الخطابي والثقافي بسبب علاقتها بالنص ككل متكامل لا بوحدات لغوية واضحة المعالم. ومن الأمثلة المهمة على التصرف الموجه في هذا المجال متكامل لا بوحدات لغوية واضحة المعالم. ومن الأمثلة المهمة على التصرف الموجه في هذا المجال ترجمة الشاعر الإنجليزي إدوارد فيتسجرالد Edward Fitzgerald لرباعيات الخيام حيث حوَّر المترجمة المترجم الجو العام في النص الأصلي من جوِّ ديني وصوفي إلى جوِّ مادي وماجن في الترجمة الإنجليزية. فقد حوَّل الحب والخمر الإلهي في القصيدة الفارسية إلى حب وخمر آدمي في الترجمة الإنجليزية. ومن الواضح أنه اتخذ مثل هذا القرار ليجاري التقاليد الأدبية الغربية والذائقة الفنية للقارئ الهدف بمناًى عن نقل القيم الثقافية في اللغة المصدر، إذ إن فيتسجرالد نفسه كتب في رسالة إلى صديقه إي بي كاول E. B. Cowell (المزيد، انظر ليفيفير 1992 Lefevere) من أن أتمتع بحرية مطلقة وأنا أترجم هؤلاء الشعراء الفرس الأغرار الذين (كما أعتقد) لم يصلوا بشعرهم إلى درجة تخيف المترجم من أن ينطلق بحرية ليصنع من شعرهم فناً حقيقياً". ويعلق ليفيفير (1992) قائلاً "ما كان لفيتسجرالد أن يتمتع بتلك الحرية لو كان يتعامل مع الأدباء ويعلق ليفيفير والرومانيين القدماء، لا لأنهم يمثلون ثقافة أكثر تقدماً فحسب، بل أيضاً لأن هناك المؤانيين والرومانيين القدماء، لا لأنهم يمثلون ثقافة أكثر تقدماً فحسب، بل أيضاً لأن هناك المئات من الخبراء ممن سيتحققون من ترجمته".

ومن المثير للاهتمام أن ترجمة رباعيات الخيام المشهورة للشاعر الغنائي المصري أحمد رامي، والتي غنتها السيدة أم كلثوم، اعتمدت على الترجمة الفرنسية التي نَقلت بدورها عن الترجمة الإنجليزية، لا النص الفارسي. انظر التشابه الواضح في المقطع الآتي بين النص الإنجليزي (20) والنص العربي (21):

(20) Dreaming when Dawn's Left Hand was in the Sky I heard a Voice within the Tavern cry, "Awake, my little ones, and fill the Cup Before Life's Liquor in its Cup be dry." (21) سمعت صوتاً هاتفاً في السحر \_\_\_\_ نادى من الحان: غفاة البشر هبوا املؤوا كأس المنى قبل أن \_\_\_ تملأ كأس العمر كف القدر.

ينبغي، على وجه الخصوص، ملاحظة الجو المادي والماجن الذي تنضوي عليه الترجمة العربية، والتي تعكس تماماً الترجمة الإنجليزية. وفي كلتا الحالتين، نشهد تصرفاً أيديولوجياً في المستويين الخطابي والثقافي للنص الفارسي، آخذين بعين الاعتبار أن التصرف الموجود في النص العربي منقول عن النص الإنجليزي، وليس نابعاً من الأصل الفارسي.

وقد تكون التقارير الإخبارية الأكثر تعرضاً للتصرف الأيديولوجي في المستوى الخطابي، إذ عادة ما يتدخل المترجمون والمحررون في التقرير الإخباري من خلال التغيير والحذف والإضافة لبعض العناصر من أجل جعل النص يلتقي مع التوجهات الأيديولوجية للجهات الرسمية التي يمثلونها. ولمشاهدة الفرق بين النقل والتصرف الأيديولوجي في التعامل مع التقارير الإخبارية، انظر أولاً تقرير هيئة الإذاعة البريطانية BBC الإخباري بنسختيه الإنجليزية والعربية حيث النقل المحايد (للمزبد، انظر الشمالي 1992 Al-Shamal):

(22) PLO Chairman Mr. Yaser Arafat opened the Palestine National Council meetings in Tunis today. The PNC will discuss the Palestinian participation in the proposed Mideast peace conference to be held in Madrid next month. Israel rejects any role for the PLO in the conference and insists that it will only talk to Palestinian representatives from the occupied territories.

(23) افتتح السيد ياسر عرفات رئيس منظمة التحرير الفلسطينية اجتماعات المجلس الوطني الفلسطيني في تونس اليوم. وسوف يناقش المجلس المشاركة الفلسطينية في مؤتمر السلام المقترح حول الشرق الأوسط والمتوقع انعقاده في العاصمة الإسبانية مدريد في الشهر القادم. هذا وترفض إسرائيل أي دور لمنظمة التحرير الفلسطينية في المؤتمر وتصر على أنها لن تتحدث إلا مع ممثلين فلسطينيين من الأرض المحتلة.

يلاحظ القارئ بسهولة النقل المحايد الصارم للأخبار الذي تتّبعه هيئة الإذاعة البريطانية من خلال مقارنة النص الإنجليزي بالنص العربي في المثالين (22) و(23) على التوالي. وقد أكسبت هذه السياسة الهيئة شهرة كبيرة في جميع أنحاء العالم. ومن المؤسف أن الحياد في التقارير الإخبارية هو الاستثناء والقاعدة هي التحريف، كما يتضح من التقريرين الإخباريين الآتيين اللذين يعالجان الخبر نفسه من خلال الإذاعة الإسرائيلية والإذاعة الأردنية على التوالى:



(24) افتتح ياسر عرفات رئيس المنظمة اجتماعات المجلس الوطني الفلسطيني في تونس اليوم وسط خلافات حول مشاركة الفلسطينيين في مؤتمر السلام المقترح حول الشرق الأوسط والمنوي انعقاده في مدريد في الشهر القادم، ولن يكون للمنظمة أي دور في المؤتمر وسيمثل الجانب الفلسطيني ممثلون من سكان المناطق.

(25) افتتح السيد ياسر عرفات رئيس دولة فلسطين اجتماعات المجلس الوطني الفلسطيني في تونس اليوم وسوف يناقش المجلس المشاركة الفلسطينية في مؤتمر السلام المقترح حول الشرق الأوسط والذي سيعقد في العاصمة الإسبانية مدريد في الشهر القادم.

لقد أخضعت الإذاعة الإسرائيلية النص لتصرف أيديولوجي لا يخفى على أحد. بداية، تم حذف أداة التخاطب الرسمية السيد Mr عند الإشارة إلى ياسر عرفات، وكذلك تم اختصار اسم منظمة التحرير الفلسطينية إلى المنظمة، وكلا الأمرين يهدفان إلى تحقير المشار إليهما وعدم إضفاء الشرعية عليهما. وثانياً، يعطي النص الانطباع بأن هناك اختلافات بين الفلسطينيين بشأن المشاركة في المؤتمر، مما غيب حقيقة أن إسرائيل هي من تعارض مشاركة الفلسطينيين في المؤتمر. والهدف من ذلك هو استباق الأحداث بقطع الطريق على مشاركة منظمة التحرير الفلسطينية في المؤتمر. وأخيراً، تم توظيف المصطلح الإداري المناطق بدل عبارة الأراضي المحتلة، وهي العبارة المستخدمة في الخطاب الدولي بشكل عام وخطاب الأمم المتحدة بشكل خاص. وقد خلقت هذه الشبكة من عناصر التصرف خطاباً سياسياً يعكس السياسة الإسرائيلية تجاه الموضوع الفلسطيني بشكل عام ومحاولة إيجاد حل سلمي بشكل خاص.

أما تقرير الإذاعة الأردنية في (25) أعلاه، فيعكس موقف الحكومة الأردنية بكل وضوح. أولاً، يوظف التقرير عبارة دولة فلسطين المختلف عليها مشيراً إلى رئيسها ياسر عرفات ليؤكد الموقف الرسمي للحكومة الأردنية، خلافاً للموقف الدولي المعلن. وبأسلوب أكثر دهاءً، يتجاهل النص أي ذكر لرفض إسرائيل مشاركة منظمة التحرير الفلسطينية في المؤتمر، وقد ينم هذا عن رغبة عند الحكومة الأردنية في تشكيل وفد مشترك مع الفلسطينيين إلى المؤتمر. لذلك، يبدو أن الحكومة الأردنية آثرت عدم اتخاذ موقف تجاه هذا الأمر من خلال تجاهله، أملاً في أن تكون الأمور في صالحها عندما تنجلي الصورة. فالصمت هنا، كما نرى، يمكن أن يحقق أهدافاً أيديولوجية يعجز الكلام عن تحقيقها.

وأحياناً، تصبح المفاهيم الثقافية هدفاً لنيران المترجم. ففي السياق العربي الإسلامي، عادة ما نسمع عن تشويه المستشرقين وبعض المؤلفين الغربيين للثقافة الإسلامية. فعلى سبيل المثال، ربما تكون الرسوم الكاريكاتيرية الدنمركية المسيئة للرسول مجد الله فيراير 2006)، والتي أثارت حفيظة المسلمين حول العالم وخلقت أزمة عالمية، قد تطورت في عقول مؤلفها من خلال قراءتهم لنصوص عن الثقافة الإسلامية تم التصرف فها أيديولوجياً بشكل سافر، سواء أكانت نصوصا أصلية أم مترجمة. وفيما يلي نسوق مثالاً توضيحياً برفقة ترجمتين تمثلان النقل المحايد والتصرف الأيديولوجي للثقافة الإسلامية على التوالى:

(26) في شهر رمضان المبارك ينهض المسلمون من نومهم في ساعة متأخرة من الليل أو قبيل الفجر لتناول وجبة السحور التي تعينهم على صيام يوم طويل قبل الإفطار عند المغيب. وبعد تناول السحور يتوجه معظم الرجال إلى المسجد لأداء صلاة الفجر.

- (27) In the fasting month of Ramadan, Muslims awake late at night or just before dawn to have a meal called Al-Sahur, thus preparing themselves for a long day before breakfast is permitted at sunset. Having had this meal, most men make for the mosque to perform their dawn prayers.
- (28) In the fasting month of Ramadan, Muslims strangely awake late at night or just before dawn to stuff themselves with food that could last them for a tdiously long day before a meal is permitted at sunset. Still worse, most men, having supplied themselves with enough ammunition (food), make for the mosque to perform their dawn rituals.

إن مقارنة بسيطة بين الترجمتين في (27) و(28) تبيِّن فرقاً شاسعاً في الخطاب بينهما. فبينما تنقل الترجمة الأولى المفاهيم الإسلامية بحيادية وموضوعية، تزدري الترجمة الثانية هذه المفاهيم من خلال خطاب سلبى ومتحيز متعمد تبناه المترجم ضد الإسلام.

وقد يتبنى المترجم اتجاهاً معاكساً في التصرف الأيديولوجي من خلال اختيار خطاب إيجابي في ترجمته لنص ينضوي على خطاب سلبي تجاه بعض المفاهيم الثقافية. فعلى سبيل المثال، قدم خربطلي The Life of Mahomet ترجمة لكتاب The Life of Mahomet "حياة النبي مجد" للمؤلف واشنطون إيرفينغ Washington Erving تحمل خطاباً إيجابياً بالرغم من النظرة



السلبية الواضحة ضد الإسلام ومفاهيمه في ثنايا النص الأصلي (للمزيد، انظر أينبودن Einboden السلبية الواضحة ضد الإسلام ومفاهيمه في ثنايا النص الأصلية:

(29) Much of the Koran may be traced to the Bible, the Hishnu and the Talmud of the Jews, especially its wild though often beautiful traditions concerning the angels, the prophets, the patriarchs, and the good and evil genii. [Mahomet] had at an early age imbibed a reverence for the Jewish faith, his mother, it is sugested, having been of that religion.

بعض ما جاء في القرآن سبق أن جاء في التوراة والإنجيل، وبخاصة الآيات التي تتعلق بالملائكة والأنبياء، والجن الأخيار والأشرار. ولذا كان المسلمون في الفترة الأولى يحترمون الدين الهودي.

لقد غير خربطلي النظرة السلبية لإيرفينغ إلى نظرة إيجابية في الترجمة. فبينما يدعي المؤلف أن معظم القرآن الكريم منقول عن الإنجيل والتوراة، يقول المترجم إن بعض ما ورد في القرآن جاء ذكره في الديانات التي سبقته. كذلك، يدعي النص الأصلي أن احترام النبي مجد الله للديانة اليهودية ربما يعود لكون والدته، كما يدعي النص، تعتنق الديانة اليهودية، في حين أن الترجمة تركز على احترام المسلمين للدين اليهودي دون أي ذكر للادعاء بأن والدة النبي كانت يهودية. ويتضح من هذا التحوير الكبير في أيديولوجية النص أن المترجم يربد أن يقدم للقارئ العربي صورة إيجابية عن المسلمية المؤلف (كنموذج مختلف عمن سبقه من المستشرقين الذين أساؤوا للإسلام)، بالرغم من المسلبية الواضحة التي يتحدث بها إيرفينغ عن الإسلام في الكتاب برمته. والسؤال الذي يطرح نفسه هنا هو: هل خدم المترجم أبناء جلدته أم ضللهم بتقديمه مثل هذه الترجمة؟ سؤال أتركه برسم الإجابة.

وأحياناً، تقوم وسائل الإعلام بتدخل أيديولوجي سافر عند ترجمة المفاهيم الدينية من لغة لأخرى. انظر كيف ترجمت الشبكات التلفزيونية الأمريكية (السي أن أن CNN والأي بي سي ABC وفوكس FOX) الجزء الافتتاحية في خطاب زعيم القاعدة أسامة بن لادن (أكتوبر 2001) مشفوعة بالنص الأصلى:

(30) Thanks to God, he who God guides will never lose. And I believe that there's only one God. And I believe there's no prophet but Mohammed.

(31) إن الحمد لله نحمده ونستعين به ونستغفره ونستعيذ به من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا.. و أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شربك له وأشهد أن مجداً عبده ورسوله...

كما هو جليٌّ في (31)، تحرِّف الترجمة مفهوماً مهماً في الإسلام، إذ تدعي الوحدانية للنبي مجد على لسان بن لادن دون وجه حق. فالنص الأصلي يشير لوحدانية الله عز وجل فقط والنبوة لمحمد بين غيره من الأنبياء، ليس إلا. وهذا التشويه السافر للنص الأصلي قد يقود إلى تأليب أصحاب الديانات الأخرى غير المطلعين على الإسلام على المسلمين لأنهم ينكرون النبوة لأنبيائهم كما تقول الترجمة. قد يقول قائل بأن ما حصل في الترجمة هنا ليس إلا زلة لسان للمترجم الشفوي ولكن عدم التحرير اللاحق لهذه الترجمة بشكل مناسب ينفي مثل هذا الرأي. ويمكن مقارنة هذه الترجمة المشوهة بالترجمة الترجمة التي قدمتها Associated Press الأسوشيتد برس:

"I bear witness that there is no God but Allah and that Mohammed is his messenger".

وبالرغم من أن هذه الترجمة قد حذفت بعض العبارات الروتينية، إلا أنها نقلت المفاهيم الدينية دون تدخل أيديولوجي. وثمة أمر آخر في الترجمة (31) أعلاه، وهو أنها تقدم "شهادات" بن لادن من قبيل "الاعتقاد" لا "الشهادة"، مما يلقي عليها ظلالاً من الشك من الناحية الخطابية. فالفعل الإنجليزي believe لا يعادل الفعل testify أو bear witness to الذي يقابل الفعل أشهد في اللغة العربية.

وقد يقترب التصرف الأيديولوجي في بعض الحالات من التصرف اللغوي في الترجمة في خضم محاولة المترجم تطويع النص ثقافياً. انظر كيف تعامل لي غاسيك Le Gassick مع النص الآتى من رواية نجيب محفوظ زقاق المدق (1947):

(32) – طاهر النية وسيدنا الحسين. لا تسرعي هكذا يا حميدة. ميلي بنا إلى الشارع الأزهر. أريد أن أقول لك كلمة هامة. ينبغي أن تصغي إليّ. أنتِ تعلمين ولا شك بما أريد أن أقوله. ألا تعلمين؟ ألا تشعرين؟ قلب المؤمن دليله... (p.46)

"My intentions are completely pure. Don't rush off Hamida, let's turn into Ahar street. I'm sure you know what I want to say. Don't you feel anything? One's emotions are the best guide." (p. 57).

كما هو ملاحظ، يحتوي النص الأصلي على إشارتين دينيتين إسلاميتين. الإشارة الأولى، وهي قَسَمٌ مصري مألوف بأحد الرموز الدينية أثناء الحديث (وسيدنا الحسين)، تهدف إلى توكيد النقطة مدار الحديث واستبعاد أي شكوك حولها من طرف المخاطب. أما الإشارة الثانية، فتؤكد



من خلال توظيف المثل العربي صدق مشاعر ما يحس به المؤمن (قلب المؤمن دليله). إنه لمن المؤسف أن تستبدل هاتان الإشارتان بعبارتين عامتين في اللغة الهدف، إذ تم محو النبرة الدينية التي عادة ما تَسِم الحديث الذي ينضوي على التوكيد. وقد يقول البعض إن المترجم قام بذلك من قبيل تجنيس الترجمة في اللغة الهدف، إذ إن الناطق بالإنجليزية، على سبيل المثال، لا يؤكد ما يقول عادة عن طريق القسم. إن هذا لصحيح، ولكن نقل نكهة النص وروحه بالحدود التي تسمح بها اللغة الهدف يبقى العامل الأساس في ترجمة الأعمال الأدبية.

وأخيراً، نناقش نصاً من ترجمة حسن مشعل (1984) لكتاب توماس هاريس Thomas وأخيراً، نناقش نصاً من ترجمة حسن مشعل (1975) خضع لتصرف موجه سافر. لقد بدأ تدخل المترجم الأيديولوجي مع ترجمته لعنوان الكتاب إلى "الأحد الأسود: تصور أمريكي صهيوني للعمل الفدائي الفلسطيني"، إذ يؤشر العنوان الفرعي إلى نية المترجم المبيَّتة للتدخل في محتوى الكتاب. وفيما يلي النص المقتبس من الترجمة العربية (33) برفقة النص الإنجليزي الأصلي (34) وترجمة محايدة للنص الأصلي (36):

- (33) كان حافظ نظير وهو الآمر الحقيقي لجهاز رصد فتح يؤمن بحق استرجاع فلسطين خالصة للعرب، والانتقام من كل الذين عذبوا شعبه طوال السنين الماضية،...... (p. 9)
- (34) Najeer was the commander of Black September. He did not believe in the concept of a "Middle East situation." The restoration of Palestine to the Arabs would not have elated him. He believed in holocaust, the fire that purifies. (p. 2).
- (35) Hafiz Nazeer, who was the real commander of Fatah Detection Tool, believed in the right of restoring entire Palestine to the Arabs and taking revenge upon all those who tortured his people through the past years.
- (36) كان نظير آمر كتيبة "أيلول الأسود". وهو لم يكن يؤمن بمفهوم يسمى "قضية الشرق الأوسط"، ولم تكن لتسره عودة فلسطين للعرب. فكل ما كان يعنيه هو إراقة الدم الدم الذي يشفي الغليل.

إن نظرة سريعة على الترجمة التي خضعت للتصرف الأيديولوجي في (33) تُرينا الفرق الشاسع بينها وبين الترجمة المحايدة في (36). فالمترجم يتدخل أيديولوجياً ويقدم لنا نظيراً، وهو الآمر لمنظمة أيلول الأسود، مناضلاً يسعى لاسترجاع فلسطين المحتلة والانتقام ممن شردوا شعبه.

بالمقابل، فإن الترجمة المحايدة تقدم نظيراً كمتطرف لا يعنيه عودة فلسطين المحتلة بأي شكل من الأشكال، إذ إن الشيء الوحيد الذي يتملكه هو الرغبة في قتل كل أولئك الذين عذبوا شعبه.

وهناك أيضاً عنصر آخر من عناصر التصرف الأيديولوجي في (33)، ألا وهو تجنب المترجم لذكر الاسم الحقيقي للمنظمة التابعة لحركة فتح وهو منظمة أيلول الأسود، إذ استبدلها بعبارة جهاز رصد فتح. ويبدو أن المترجم، وهو أردني من أصل فلسطيني، أراد أن يتجنب هذا الاسم بسبب حساسية إيحاءاته السياسية في المشهد الأردني.

وبهذا، يكون لدينا مستويان من التدخل الأيديولوجي. الأول، وهو الأهم، أن مشعل (المترجم) أعاد صياغة العالم الأيديولوجي الذي يقدمه هاريس (المؤلف) بأسلوب يجعله يتناغم مع ما يعتقده هو، لا المؤلف. وبذلك، يكون المترجم قد غيَّر بشكل سافر الموقف الأمريكي و/أو الصهيوني المجحف بحق النضال الفلسطيني المشروع ضد إسرائيل وحلفائها. ومن جهة أخرى، فإن المترجم مدرك تماماً للحساسيات السياسية في السياق الأردني-الفلسطيني، مما حدا به إلى تغيير عبارة منظمة أيلول الأسود التي قد تستفز بعضاً، إن لم يكن الكثير، من قرائه.

ويبقى السؤال الذي طرحناه من قبل: هل خدم المترجم القارئ عندما رسم صورة إيجابية لموقف المؤلف توماس هاريس من القضية الفلسطينية (انظر الاقتباس في 33)، بالرغم من أنه اختار عنواناً لترجمته يعكس موقفاً مناوئاً للقضية الفلسطينية. من الواضح أن المترجم لم يستطع أن يعزل نفسه عما يعتقد عند رسم الموقف الأمريكي المتصهين تجاه النضال الفلسطيني المشروع الذي يطرحه المؤلف، فتدخل أيديولوجياً ليصحح ما اعتقد أنه مجحف بحق أبناء جلدته. إننا في حضرة مترجم يتصرف كلاعب أساسي يقتفي أهدافه بغض النظر عن كونها تتناغم أو تتنافر مع توقعات جمهوره من القراء.



### خاتمة:

لقد ناقشنا في هذه الدراسة التصرف الأيديولوجي في الترجمة من جوانبه المختلفة، وقدمنا نماذج لا تشكل إلا عينة متواضعة و جزءاً يسيراً من فضاء هذا التصرف الذي يثقل عملية الترجمة، سواء شئنا أم أبينا، آملين أن يسهم هذا الجهد في سبر أغوار هذه العملية وخلق وعي ترجمي لدى المترجم المتدرب والمحترف على حدٍّ سواء.

لقد بدا واضحاً من خلال الأمثلة التي أوردناها أن التصرف الأيديولوجي يهدف في كنهه إلى جعل النص المترجم يتناغم مع التوجهات الأيديولوجية للمترجم أو الجهة التي أوكلت له الترجمة. ورأينا أن التدخل الفكري في النص يمكن أن يتجلى موضعيًا في المستويين المعجمي والتركيبي أو كليًا في المستويين الخطابي والثقافي. وبغض النظر عن المستوى الذي يتم فيه هذا التدخل، فغالباً ما تكون الحركة الأيديولوجية ذات دلالات واضحة ونتائج ملموسة.

لقد بين نقاشنا أن السؤال المطروح عن مشروعية التصرف الأيديولوجي يفقد الكثير من بريقه عندما نتفحصه عن قرب في سياقاته المختلفة. فمن جهة، يمكن النظر إلى الترجمة كمشروع ينقل المعنى بأمانة معتمداً على النص الأصلي حيث لا يتعدى دور المترجم دور الوسيط بين لغتين وثقافتين. ومن جهة أخرى، يمكن النظر إلى الترجمة كمشروع يؤلف المعنى معتمداً على الأهداف التي تسعى إليها الترجمة حيث يكون المترجم لاعباً أساسياً يتمتع بحرية واسعة. وبين الرأيين، ثمة العديد من الحالات التي تحتاج إلى أحكام مختلفة، فلكل مقام مقال، فما يمكن الثناء عليه من تدخل أيديولوجي في مقام ما، قد يستدعي إدانة صارخة في مقام آخر.

# مراجع الدراسة

- Abdel-Sabour, Adel. (1999). al-sadat: wahm al-tahaddi (trans. of Frinklestone's Anwar Sadat: Visionary Who Dared). Al-Dar Al-'alamiyyal Lilkutub wa Al-Nashr.
- Ali, A. Y. (1934). The Meaning of the Glorious Quran. Vol. 1, Beirut and Cairo: Dar Al-Kitab al-Lubnani wa Dar Al-Kitab Al-Masri.
- Al-Shamali, Mit'ib. (1992). Managing in Translating Journalistic Texts into Arabic. Unpublished MA Thesis, Yarmouk University, Jordan.
- Al-Udhari, Abdullah (translation). (1984). Victims of a Map. London: The Thedford Press.
- Arberry, A. J. (1930/1980/1996). The Koran Interpreted. London: George Allen & Unwin.
- Badran, Dany. (2001). "Modality and Ideology in Translated political Texts". Not-tingham Linguistic Circular 16:47-61.
- Baker, Mona. (2006). Translation and Conflict: A Narrative Account. London and New York: Routledge.
- Bassnett, S. (1996). "The Meek or the Mighty: Reappraising the Role of the Translator". In R. Alvarez and M. Vidal (eds.), Translation, Power, Subversion. Philadelphia: Multilingual Matters, 10-24.
- Beaugrande de, R. and W. U. Dressler. (1981). Introduction to Text Linguistics. London: Longman
- Beaugrande de, R. (1984). Text, Discourse and Process. London: Longman.
- Behl, Aditya. (2002). "Premodern Negotiations: Translating between Persian and Hindavi". In Rukmini Bhaya Nair (ed.), Translation, Text and Theory: The Paradigm of India. New Delhi: Sage Publications, 89-100.
- Catford, J. C. (1965). A Linguistic Theory of Translation: An essay in Applied Linguistics. London: Oxford University Press.
- Einboden, J. (2009). "Washington Irving in Muslim Translation: Revising the American Mahomet". Translation and Literature 18: 43-62.
- Fairclough, Norman. (1996). Media Discourse. London: Edward Arnold.
- Fandi, Walid. (2005). Translation as Ideology: A Case Study of Arabic-English Texts. Unpublished MA Thesis, Yarmouk University, Jordan.
- Farghal, Mohammed. (1991). "Evaluativeness Parameter and the Translator from English to Arabic and Vice-versa". Babel 37:138-151.



- Farghal, Mohammed. (1993). "Managing in Translation: A Theoretical Model". (1993). META 38(2): 257-267.
- Farghal, Mohammed. (2008). "Extrinsic Managing: An Epitaph to Translatorial Ideological Moves". Sayyab Translation Journal (STJ) 1:1-26.
- Farghal, Mohammed and Rula Naji (2000). "Translational Miscues in Modern Arabic Verse: A Case Study". International Journal of Arabic-English Studies 1(1):52-72.
- Farghal, Mohammed. (2012). Advanced Issues in Arabic-English Translation Studies. Academic Publication Council, Kuwait Unoversity, Kuwait.
- Fitzgerald, E. (1902). "Letter to E. B. Crowell". In The Variorum and Definitive Edition of the Poetical and Prose Writings, Vol. 6. New York: Doubleday.
- Frinklestone, J. (1996). Anwar Sadat: Visionary Who Dared. London and Portland OR: Frank Cass.
- Harris, Thomas. (1975). Black Sunday. New York: Bantam Books.
- Hönig, H. G. (1998). "Positions, Power and Practice: Functionalist Approaches and Translation Quality Assessment". In: C. Schäffner (ed.), Translation and Quality. Philadelphia: Multilingual Matters, 6-34.
- Khan, M. and Hillali, T. (1999). The Noble Qur'an: Interpretation of the Meanings of the Noble Qur'an in the English Language. Saudi Arabia: Darussalan publishers and Distributors.
- Kharbutli, A. H. (1960/1966). Hayat Muhammad, trans. of of W. Erving's Life of Mahomet. Cairo: Dar Al-Ma'arif.
- Lefevere, A. (1992). Translation, Rewriting, and the Manipulation of Literary Frame. London and New York: Routledge.
- Le Gassick, Trevor (1975). Midaq Alley (An English translation of Najib Mahfouz's novel ziqaaqu al-madaqqi, 1947). London: Educational International.
- Mason, Ian. (1994). "Discourse, Ideology and Translation". In R, Beaugrande de, et al. (eds.), Discourse and Translation in the West and Middle East. Amsterdam: John Benjamins.
- Mishal, Hasan (1984). al-'aħadu al-'aswadu: tasawwurun 'amriikiyyun sahyuuniyyun li- al-'amal al-fidaa'ii al-filistiiniyyi. Amman: Al-Jaleel Publishing House. (Translation of Black Sunday).
- Muhawi, Ibrahim. (2007). "Toward a Folkloristic Theory of Translation". In Theo Hermans (ed.), Translating Others. Manchester: St. Jerome Publishing.
- Newmark, P. (1982). The Translation of Authoritative Statements. META 27(4).
- Newmark, P. (1988). A Textbook of Translation. London: Prentice Hall.
- Nida, Eugene. (1964). Toward a Science of Translating with Special Reference to Principles and Procedures in Bible Translating. Leiden: E.J. Brill.
- Nord, C. (2003). "Function and Loyalty in Bible Translation". In M. Calzada-Perez (ed.), Apropos of Ideology. Manchester: St. Jerome Publishing, 89-112.

- Picthall, M. (1930/1980/2006). The Glorious Koran. London: george Allen & Unwin.
- Schäffner, C. (1998). "Skopos Theory". In M. Baker (ed.), Routledge Encyclopedia of Translation Studies. London: Routledge, 235-238.
- Schäffner, C. (2003). "Third Ways and New Centres: Ideological Unity or Difference?" In: M. Calzada-Perez (ed.), Apropos of Ideology. Manchester: St. Jerome, 23-42.
- Shunnaq, A. (1986). Reporting on Argument with Language of Broadcasting and Newspapers with Reference to Problems in English-Arabic Translation. Unpublished MA thesis, University of Salford, UK.
- Shunnaq, A. (1994). "'Monitoring' and 'Managing' in Radio News Reports". In R. Beaugrande de, et al. (eds.), Language, Discourse and Translation in the West and Middle East. Amsterdam: John Benjamins, 103-114.
- Tahir-Gűrçağlar, S. (2003). "The Translation Bureau Revisited: Translation as Symbol". In M. Calzada-Pérez, Apropos of Ideology. Manchester: St. Jerome, 113-130.
- Tymoczko, M. (2003). "Ideology and the Position of the Translator". In What sense is a Translator 'in between'? In M. Calzada-Pérez, Apropos of Ideology. Manchester: St. Jerome, 181-202.
- Van Dijk, T. A. (1996). "Discourse, Opinions and Ideologies". In C. Schäffner and H. Kelly-Holmes (eds.), Discourse and Ideologies, Clevedon: Multilingual Matters, 7-37.
- Vermeer, H. J. (2000). "Skopos and Commission in Translational Action (A. Chesterman, Trans.)". In L. Venuti (ed.), The Translation Study Reader. London: Routledge, 221-232.
- Waard, Jan de and E. Nida (1986). From One Language to Another: Functional Equivalence in Bible Translating. Nashville: Thomas Nelson Publishers.
- Zidan, Ahmed and Dina Zidan. (1996). The Glorious Qur'an Text and Translation. Islamic Inc. Publishing and Distribution.



# سُلطة التراث.. ومأزق الحداثة (مقاربة تحليليّة نقديّة)

# الدكتور علي الصالح مُـولَـى

أستاذ مشارك في كلّيّة الآداب والعلوم الإنسانيّة صفاقس- تونس مصفاقس- moula\_s@yahoo.fr





# سُلطة التراث.. ومأزق الحداثة (مقاربة تحليليّة نقديّة)

# الدكتور على الصالح مُـولَـي

### ملخص الدراسة:

تنحصر غاية هذه الورقة في أمرين اثنين: وضْع "التراث" في سياق تشكّله المعرفيّ أوّلا، والتصدّي للعوائق التي امتنع بها هذا التراث عن البقاء في حدود ذاك السياق ثانيا. وحاصل الأمرين معا: ما الذي جعل العقل العربيّ الإسلاميّ الحديث والمعاصر يخلق موضوعه (التراث) ثمّ يعجز عن ضبط تمرّده؟. وتوسّلنا للنظر في هذا السؤال بقراءة تحليليّة نقديّة وقفنا فها على محاور رأيناها أساسيّة وأهمّها: رصد السياقات التي نشأ فها التراث قطاعا معرفيّا، والحداثة حين تكون إرباكا لليقين، والمرجع التحديثيّ بين التبنّي والاستلهام، والإسلام حين يكون ملاذا يوفّر الأمن النفسيّ ويمنع الفعل العقليّ.

#### Abstract:

This paper purports to look into tow issues: 1) to situate the patrimony within its epistemic context and 2) to overcome the challenges that prevent the patrimony from remaining in that specific context. This paper will try to answer the following research question: Why was the contemporary and modern Islamic mind able to construct its patrimony, on the one hand, and unable to hold control over that patrimony, on the other hand? We try to respond to this research question on the basis of a critical and analytical reading that pushed us to delve into main issues such as the survey of the context that gave birth to patrimony as a modernist epistemic domain when it becomes soul disturbing and a modernist background oscillating between inspiration and adoption; Islam can be a spiritual shelter providing a psychological peace as well as a factor hindering the critical and rational spirit.

الكلمات المفتاحيّة: الكلمات المفتاحيّة: تراث- حداثة- عقل- تجديد- تاريخ- عوائق.

#### القدّمة:

لم يَكتبْ حداثيٌّ عربيّ في الحداثة إلاّ وانغمس في التراث وتورّط، وما أنتجتْ صيحات القطيعة إلاّ مزيدا من الولاء للماضي. وهكذا تستمرّ معضلة الفكر العربيّ مع نفسه ومع آخَره منذ قرنيْن من الزمان. وربّما قاد ذلك إلى ما يشبه خيبة الأمل في المسار الذي بنى العقلُ الحداثيّ العربيّ نفسَه داخله. ولكنّ هذا العقل مازال مصرّا على خوض معركته الكبرى: معركة تحرير الحاضر والمستقبل من سطوة التراث وسلطته لتثبيت قاعدة الانطلاق نحو الحداثة. ورغبة منّا في تبيّن السياقات التي نشأ داخلها هذا التوتّر الحادّ بين العقل الحداثيّ العربيّ وموضوعه اتّجهتْ هذه المحاولة البحثيّة وجهة منهجيّة أساسا وهي تروم الاشتغال على إشكاليّة العلاقة بين الذات القارئة وموضوع القراءة. ولذلك، ستحصر هذه الورقة مجالَ نظرها في أمريْن اثنيُن: وضْع "التراث" في سياق تشكّله المعرفيّ أوّلا، والتصدّى للعوائق التي امتنع بها هذا التراث عن البقاء في حدود ذاك السياق ثانيا.

وغنيّ عن البيان أنّ الكتابات في هذه الإشكاليّة انطلقت على نحو نسقيّ منذ ثمانيات القرن العشرين. وتشكّلتْ بما تراكم جملةٌ من المشاريع الكبرى. ولكنّ المردود العمّليّ لم يكن دوما في مستوى طموحات المنظّرين. وكان هناك باستمرار ثمّة ما يحجز تلك المشاريع في عقول أصحابها أو في قطاعات محدودة من القرّاء فلا تتحوّل إلى فاعليّة ثقافيّة عموميّة. ولعلّ سؤال شكيب أرسلان الذي لخّص أزمة القرن التاسع عشر مازال إلى اليوم تحدّيا حقيقيّا في وجه النزعة الحداثيّة العربيّة.

لا يدّعي هذا البحث إذن أنّه يطرق مجالا بكُرا، غير أنّه يحاول أن ينكبّ على قضيّة محدّدة وهي النظر في السياقات التي برزت فها العلاقة المتوتّرة بين الحداثة والتراث ودراسة انعكاساتها على آفاق التجديد المحتملة.

## التراث: في تاريخية المصطلح:

عرفت كلمة التراث في الفكر العربيّ الحديث والمعاصر بعدا إشكاليّا لم يسبق لها أنْ عرفتْه من قبل. ومردّ ذلك أساسا إلى الوعي ببشريّة التراث ونسبيّته وعلاقته المباشرة بعقل الجماعة التي أنتجته وفق قضاياها ومقتضيات عيشها. ولا شكّ في أنّ هذا الوعي عائد إلى أنّ العرب والمسلمين الذين كانوا يعيشون في انسجام مع تاريخهم وطمأنينة - انتهوا فجأة إلى أنّ العالم لم يعد كما كان، فمركز الجاذبيّة فيه ما عادت لدار الإسلام. لقد أصبحت أوروبّا الجديدة بقيمها وقوّتها وعلومها



وصنائعها قِبلة الدنيا. واعترف تيّار الإصلاح والتمدين العربيّ في القرن التاسع عشر بأنّ في أوروبّا محاسن لا يمكن إنكارها. وبدأ يبحث عن "الحيل" التي تسوّغ له استقدام ما يراه ملائما للمسلمين وغير مناف للشرع. وظهرت في الثقافة العربيّة الحديثة مصطلحات في تأصيل الوافد من المعاني والأشياء تدلّ على عوز في التراث وحاجة إلى إثرائه بما عند الآخر 1. هكذا سيشرع الماضي في الخروج تدريجيّا ولأوّل مرّة في تاريخ العرب والمسلمين من غموضه وسحريّته وجلاله إلى شروط إنتاجه الموضوعيّة. ولا شكّ في أنّ عمليّة الانفصال هذه، منطلقٌ رئيسيّ لإعادة النظر في التراث معطى تاريخيّا.

في هذا الإطار نحاول إذن أن نتبيّن الكيفيّة التي تعامل بها الفكر الحداثيّ العربيّ مع تراثه. ونتخيّر منهجيّا الانطلاقَ من تعريفات للتراث بدت لنا مهمّة في هذا الباب.

\* جاء في الموسوعة الفلسفيّة العربيّة تعريف عامّ يمكن الأخذ به مبدئيّا وفيه: إنّ التراث "تركة الأجيال الماضية من حضارة مادّية ومعنويّة التي يتلقّاها الأفراد من المجتمع... ويتضمّن العناصر الماديّة والمعنويّة كالمعرفة والمعتقدات والفنّ والأخلاق والصناعات والحرف"2.

\* لكنّ تعريفا كذاك الذي صاغه فهمي جدعان يبدو أكثر دقّة: "التراث ليس إلاّ إنجازا إنسانيّا له شروطه الإبستيمولوجيّة والاجتماعيّة- الثقافيّة- التاريخيّة".

\* وأمّا الطريقة التي حدّ بها حسين مروّة التراث فتفتح بابا آخر: "التراث هو التراث نفسه، لا يتكرّر ولا يتعدّد لكنّ معرفته هي المتعدّدة بقدر ما تتعدّد البنى الفكريّة التي يُقرّأ بها التراث".

نستطيع أن ندرج التعريف الأوّل في قطاع معرفي مخصوص هو القطاع الثقافي الانتروبولوجي. ونجعل التعريف الثاني في قطاع آخر هو القطاع السوسيو-تاريخيّ. وأمّا الثالث، فهو كما نرى أقرب إلى مسألة المنهج منه إلى المعرفة. ولنا أن نلاحظ في ضوء ما عرضنا أنّ التراث ليس إلاّ خبرات

<sup>1-</sup> نعتبر مفهوم الاقتباس من أبرز المفاهيم المحيلة على الاعتراف غير المعلن بأنّ التراث على الصورة التي هو عليها لا يلبّي حاجات الناس المستجدّة. راجع دراستنا: "الاقتباس مفهومًا نهضويًّا: مقاربة تحليليّة للفكر الإصلاحيّ في القرن التاسع عشر"، مجلّة كَانَ التاريخيّة، عـ24ـد، يونيو 2014.

<sup>2 -</sup> الموسوعة الفلسفيّة العربيّة، المجلّد الأوّل، معهد الإنماء العربيّ، بيروت، 1986، ص: 245.

<sup>3 -</sup> فهمي جدعان، نظريّة التراث، دار الشروق، الأردن، 1985، ص: 19.

<sup>4 -</sup> حسين مروّة، تراثنا كيف نعرفه، مؤسّسة الأبحاث العربيّة، بيروت، 1986، ص: 7.

الإنسان ومهاراته وتساؤلاته وإجاباته في لحظة حضاريّة ما، وفي سياق مجتمعيّ ما، وفي ظلّ شبكة من القيم يحتكم إليها على نحو ما. والتراث بهذا المعنى، الآثار الدالّة على أصحابها. ومن هنا يبدو ما وضعه حسين مروّة في غاية الدقّة رغم ما يوهم به من لا معنى: "التراث هو التراث نفسه".

وبناء على هذا تتشكّل طائفة من الأسئلة: متى ظهر المحمول الدلاليّ الذي ذهبنا إلى أنّه حادث في لغتنا واصطلاحنا؟ وما هي الأسباب التي نحتت لهذا المصطلح دلالاته الجديدة؟ وما الذي يهمّنا منه وقد علمنا أنّه تجربة الآخر في التاريخ؟ وما قيمة الأطروحات والمشاريع التي ترفع عناوين مثل تجديد التراث وإحياء التراث ونقد التراث؟ وهل من معقوليّة منهجيّة أو علميّة لأطروحات أخرى نقيضة نُعِتَت بالعدميّة لأنّها لم تر في التراث إلاّ عثرة في طريق التقدّم والحداثة أيّ وهل يمكن أن نرتاح فعلا إلى نزعة كأنّها جاءت من جَلْد الذات وعبّر عنها لفيف من المفكّرين مثل برهان غليون الذي قال وهو يوجّه الأنظار إلى مساحة جديدة: "حان الوقت للانتقال من تهديم التراث إلى محاسبة العقل. محاسبة التراث محاسبة لأسلاف لم يدركوا عصرنا ولا كان بمقدورهم أن يفهموه ويتركوا لنا في تراثهم الحلول التي نحتاجها لمواجهة مشاكلنا الراهنة. وما كان عليهم أن يفعلوا ذلك"6.

من أبرز المحطّات التاريخيّة التي يمكن التوقّف عندها أثناء البحث في بدايات تشكّل مجال التراث بأبعاده الجديدة في الفكر العربيّ الحديث المحطّة البونابارتيّة. لقد كانت سنة 1798 متحوَّلا حاسما في هذا الشأن. فقد فاجأ بونابارت "دارَ الإسلام" وزعزع في العمق اليقينَ، وأدخل الناس في هلع عظيم وذهول بدا معه اليقين لأوّل مرّة موضع ارتياب. والأهمّ من ذلك أنّه فرض على العالم القديم أسئلة لم تكن من قبل متوقّعة نظرا إلى أنّ المسلمين كانوا يرون أنفسهم مركز الكون ويرون حضارتهم الحضارة التي وضعت بصفة كلّية ونهائيّة معالم الإنسان وقيمه.

لقد أرغم هذا الحدثُ المسلمين على السؤال، وفتحَ الأبصار على غرب متخفّف في فَخار من تاريخه الدينيّ وجاهليّته وظلماتها ومُقبلٍ في حماسة عجيبة على الحاضر يدبّره بأمره وعلى

<sup>5-</sup> يُتّهَم موقف عبدالله العروي مثلا بالعدميّة. ومن الذين ناقشوه في الأمر الجابري ومحمود أمين العالم وطيّب تيزيني، راجع في ذلك على سبيل المثال مقال جواد العماريّ "مفهوم التراث في الفكر العربيّ المعاصر"، مجلّة الوحدة، عدد 52، جانفي 1989.

<sup>6 -</sup> برهان غليون، اغتيال العقل، دار المعرفة للنشر، تونس، 1989، ص: 32.



المستقبل يستكشف غيبه ويرسم له المسالك عن سابق وعي. إنّه يصنع للحضارة أسبابَ مجدها ويبحث لها عن التمكين خارج مجالها الجغرافيّ والقيميّ.

وكانت عبارة "الصدمة" التي استخدمها البعض من المفكّرين دالّة بقوّة على حالة الذهول والخوف والقلق التي انتابت المجتمعات الإسلاميّة ونخها السياسيّة والفكريّة. ويلوح، على سبيل المثال، في عبارة المصلح التونسيّ أحمد بن أبي الضياف (1802-1874) التي نقتطعها من حوار دار بينه وبين المشير أحمد باي (1786- 1850) وهُمَا يحضران عرض مسرحيّة في باريس، اعتراف صريح بأنّ العالم لم يعد كما كان: "إنّ القوم سبقونا إلى الحضارة بأحقاب من السنين حتى تخلّقوا بها وصارت من طباعهم، وبيننا وبينهم بون بائن، ولله فينا علم غيب نحن صائرون إليه". ويأتي تعليق الباي على اعتراف ابن أبي الضياف ليكشف في مرارةٍ عن تسليم العاجز بالأمر الواقع وعن يأس من اللّحاق بالأوروبيّين وعن توقّع لحدوث الأسوأ: "نسأل الله حسن العاقبة".

يمكن القول إذن، إنّ العرب والمسلمين اكتشفوا في القرن التاسع عشر مجالا حضاريًا غربيًا غير الذي كانوا يعرفونه من قبل عن أوروبًا المسيحيّة وعصور ظلامها الشهيرة واستبداد كنيستها وتجبّر إقطاعها وانحرافها عن القيم الإنسانيّة التي تحفّز على التفكّر في الكون والإبداع فيه. ورأوا في أوروبًا الجديدة، أوروبًا القرن التاسع عشر، بعديْن أساسيّن: البعد الاستعماريّ المخيف والبعد العقلانيّ المغري. ويبدو أنّ العقل الذي كان ركيزة هذه الحضارة المندفعة إلى الآفاق جميعها أوحى إلى المسلمين أنّ الاستعمار من نتائجه المباشرة. ولا غرو حينئذ أن يكون بونابرت مجسّدا هذا الالتقاء بين البعديْن. فقد اصطحب معه جمهرة من العلماء وأسلحة حديثة. ولا شكّ كذلك في أنّ الثورة الصناعيّة وسّعت طموح أوروبًا فخرجت من فضائها التجاريّ والاستثماريّ الضيّق إلى فضاءات شعوب وأمم أخرى. ولم يكن أقرب إليها لتنفيذ مخطّطاتها التوسّعيّة من العرب. فهم، خغرافيّا، على خطّ التماس معها 8.

<sup>7 -</sup> راجع الحوار في: ابن أبي الضياف، إتحاف أهل الزمان بأخبار ملوك تونس وعهد الأمان، تحقيق أحمد الطويلي، الجزء الرابع، الدار التونسيّة للنشر، تونس، 1989.

<sup>8 -</sup> مكن العودة لمزيد التوسّع في علاقات التماسّ بين الغرب والشرق إلى:

Thierry Hentsch, L'Orient imaginaire: la vision politique occidentale de l'Est méditerranéen, 1er chapitre « la frontière mythique », éd. de Minuit, Paris, 1987, p p:17-43.

كان الغرب يتمدّد ويتوسّع. وكان العرب في حال انكماش وتقوقع وانزواء في ما يشبه الهروب والاستنصار والاستغاثة. وأمّا الملجأ الأكثر أمانا من الناحية النفسيّة، فكان الأمجادَ الماضية واللحظاتِ التاريخيّة السعيدة والأسلاف الفاتحين المتوسّعين وحضارة الإسلام في توهّجها وعصرَ النبوّة وإغراء زمن الخلافة الأوّل و هذه الدروب التي اندفع إليها العرب والمسلمون هي التي نطلق عليها مصطلح التراث بالمعنى الذي باشرناه سابقا.

والمعنى من هذا، إنّ الفكر الإسلاميّ قبل القرن التاسع عشر لم يكن في عمومه فكر التحوّلات النوعيّة والقطائع التي تبني أطوار الحياة بعضها على أنقاض بعض. فقوّة الزمن الإسلاميّ الأوّل التي أضفت على الوقائع والأشخاص والأعمال والأفعال ضروبا من العصمة 10 ، أحالت كلّ لاحق إلى مجرّد مجهد في الاتباع والإخلاص له، وسحبت من العقل إمكانات النظر في موضوعاته بعيدا عن دائرة الإجماع أو الانتصار لهذا المذهب أو ذاك. ونزعات الإصلاح التي لم تغب من التاريخ الإسلاميّ كانت في جوهرها حركات تصحيحيّة تناضل من أجل ألاّ يخرج الخلف عن سمت السلف. ولعلّ بروز البدعة وفكر التبديع في الأحداث الكبرى في حياة المسلمين يكشفان عن المنحى الاسترجاعيّ والاستعاديّ في الثقافة الإسلاميّة. وكان على العقل الإسلاميّ الرسميّ أن يقف في وجه البدعة حتى تستمرّ الحياة دون توتّرات حادّة أو أن يبحث لها عن مشروعيّة الوجود باستخدام البدعة والقياس حتى لا تكون بدعة.

ونستطيع القول إنّ ثقافة المطابقة والقياس والأنموذج، منعتْ لأسباب مركّبة نفسيّة ودينيّة وسياسيّة ظهور معطى ثقافيّ وتاريخيّ وروحيّ يسمَّى التراث على النحو الذي نبحث عنه في حياة

<sup>9 -</sup> سمّى أركون هذا النوع من الملجأ، الإسلام- الملاذ: L'Islam- refuge وتساءل قائلا: كيف ولماذا راح الإسلام- الملاذ، أي إسلام- الهروب من مواجهة المشاكل الملحّة، إسلام التعذّر والتعلّل يحلّ تدريجيًا محلّ الإسلام- الدين؟، أنظر كتابه تاريخيّة الفكر العربيّ الإسلاميّ، منشورات مركز الإنماء القوميّ، بيروت، Humanisme et islam, éd. Vrin, Paris, 2006, أيضا في كتابه: 1986

<sup>10 -</sup>كان السؤال عن الأسباب التي تسامى بها هذا الزمن الإسلاميّ الأوّل فامتنع في الضمير الإسلاميّ عن النقد الفتح المعرفيّ الأساسيّ في الخطاب الحداثيّ العربيّ. وكان أركون على سبيل المثال واحدا من أولئك الذين جنّدوا اهتمامهم لكسر سياج العصمة الزائفة: "نتساءل لماذا راح التراث الإسلاميّ يحوّل بسرعة شديدة الفترة النبويّة والفترة الخاصّة بالخلفاء الراشدين إلى عصر أسطوريّ تأسيسيّ"، من كتابه تاريخيّة الفكر العربيّ الإسلاميّ، ص: 168.



المسلمين. إنّ الإقرار بوجود التراث قطاعًا معرفيّا يقتضي، للوعي به وجودا تاريخيّا وموضوعيّا، انفصالا عنه. ونعتقد بأنّ المسلمين، إلى حدود الفترة التي ندرس، لم يُحسّوا بأنّهم يصوغون حياتهم الخاصّة بهم دون معقوليّة يسبغونها عليها من بقائها في حدود الفلسفة التي أقامها السلف الأُول لها.

وعلى هذا الأساس نميل إلى القول إنّ الحدث البونابارتيّ كان بحقّ الدافع الأوّل لحفز الفكر العربيّ والإسلاميّ في العصر الحديث على إنشاء مدار فكريّ يسمَّى التراث، وذلك بالتساؤل عن قيمته الوظيفيّة في توفير ما به يُفهم سرّ عظمة الآخر وتُستوعب قوانين التمدّن الحديث. وظهرت أسئلة جديدة لعلّ سؤال شكيب أرسلان يختزلها اختزالا حسنا: لماذا تأخّر المسلمون ولماذا تقدّم غيرهم؟". وهكذا تمّ ربط ظهور هذا المدار من القلق بحدثيْن متعاكسيْن: قوّة القيم الوافدة وتراجع القيم المحليّة. وبذلك يبدو أنْ لا جدال اليوم حول كون "القضيّة المثارة منذ مدّة حول طريقة النظر إلى التراث في المجال الحضاريّ العربيّ الإسلاميّ ناجمة عن الدخول القويّ للقيم الحضاريّة الغربيّة وتراجع الأشكال التقليديّة للفكر بمجتمعاتنا ممّا أوهم انقطاعا بين تالد الأمّة وطريفها" 11. وغير بعيد عن هذا، يذهب على حرب. فهو يرى أنّ قضيّة التراث "أثيرت منذ مطلع ما سمّىَ عصر النهضة، أي بداية التوسّع الأوروبّيّ حيث واجه العرب أشكالا من السيطرة وأنماطا من العلاقات والثقافات لا عهد لهم بها من قبل" 12. لقد استطاع العالَم الجديد أن يقدّم نفسه باعتباره أفضل ما وصل إليه الإنسان بفضل ما انتهى إليه كفاحه من أجل إثبات جدارته بالتحكّم في كثير من ظواهر الكون والكشف عن أسرار التقدّم وقوانينه بعيدا عمّا ورثه من قيم استلابيّة وقهربّة. وانفصل العالمُ القديم بما يمثّله من أفكار ورموز ومعان عن العالم الجديد. وبات التقليب في تَركَة الأجداد مشغلا رئيسيًا من مشاغل التحديث في ظلّ قوّة الأمر الواقع. وما كان لهذا الاتّجاه أن يكبر لولا الإقرار بأنّ البقاء خارج دائرة الفعل لن يجلب إلاّ مزىدا من النكبات. فكان الانصراف إذن إلى ما يُظَنّ أنّه من الفعل. وهكذا دلّت "حدّة الوعي بتجديد النظرة إلى الإسلام في الآفاق الإسلاميّة التقليديّة وغير التقليديّة على أنّ الظواهر التي ابتكرتها الحداثة قد اخترقت كلّ

<sup>11 -</sup> رضوان السيّد، الموسوعة الفلسفيّة العربيّة، مرجع سابق، ص: 247.

<sup>12 -</sup> علي حرب، مداخلات، دار الحداثة، بيروت، 1985، ص:201.

المجتمعات وحيّرت ذهنها بمساءلات جوهريّة ليس من أقلّها صدق الحقيقة واستقامة النفس بلا  $^{13}$ .

وحاصل الأمر ممّا رصَدْنَا، وضعان حضاريّان متناقضان ومتواجهان في الآن نفسه: الوضع الحضاريّ الأوروبيّ الجديد والمتقدّم من جهة، والوضع الحضاريّ العربيّ الإسلاميّ المتخلّف من جهة ثانية. وبرز من نوع اللقاء بينهما تراثان: برز الأوّل في الوجدان الجماعيّ بروز اكتشاف. فهو من هذه الناحية ملاذ. ولا عجب أن ينشأ مثلُ هذا الملاذ. إنّه حاجة نفسيّة يرى فيها "المغلوب" ما يحقّق له السكينة والإشباع. وبرز الثاني في فكر النهضة بروز ولادة. وهو من هذه الناحية مجال للتفكير والسؤال منهجيّا ومعرفيّا. إنّه بهذا المعنى مُنتَج من منتجات النهضة ومفهوم مركزيّ من مفاهيمها. ونكاد نجزم بأنْ لا مفهومَ غيره كانت له قوّة كقوّته الفكريّة والإجرائيّة. واستحسنّا في هذا المقام ما عرضه الجابري وهو يفرّق بين دلالة التراث قديما ودلالته في العصر الحديث انطلاقا من الفرق بين مصطلحيْ ميراث وتراث: "إن كان الإرث أو الميراث هو عنوان اختفاء الأب وحلول الابن محلّه، فإنّ التراث قد أصبح بالنسبة للوعي العربيّ المعاصر عنوانا على حضور الأب في الابن، حضور السلف في الخلف، حضور الماضي في الحاضر"

هذا الركن الذي يَأوي إليه العرب والمسلمون وجدانيّا، هو نفسه حين يهدأ الروع وتتقلّص دائرة الإبهار والإغواء، المنطلقُ لاقتحام العالَم الجديد الذي يُطلَق عليه اختصارا "الحداثة". ولا شكّ في أنّ تقلّص دائرة الإبهار والإغواء تتطلّب مساحة زمنيّة موضوعيّة يتحوّل بمقتضاها الوعي بالذات وبالآخر من وعي قائم على ردّ الفعل في اضطراب وتوتّر إلى وعي مرتكز على التأمّل والتمحيص والتريّث في تبني المواقف وإصدار الأحكام.

لقد أنتج القرنُ التاسع عشر في الثقافة العربيّة والإسلاميّة إذن التراثَ بشقيْه، وانفتحت بذلك مساحاتٌ واسعة للبحث في العلاقة التي تشدّ الناس إلى تاريخهم شدّا كأنّه في قوّته وإغرائه الخلعُ تملّكًا واستبناء. وأفصَحَ البحث بالتدريج والتراكم عن غايتيْن أساسيّتيْن يمكن التعبير عنهما كالتالي:

٠

<sup>13-</sup> المنصف بن عبد الجليل، مساهمة المعاصرين في تجديد الفكر الإسلاميّ، حوليّات الجامعة التونسيّة، عدد 45، 2001، ص: 55.

<sup>14-</sup> الجابري، نفسه، ص: 24.



متى يكون التراث حصنا يحمي الخصوصيّة والوجود في بعض وظائفه؟ ومتى يكون دافعا إلى اقتحام العالم الجديد في بعض من وظائفه الأخرى؟

مِن نافل القول الذهابُ إلى أنّ النصف الثاني من القرن العشرين هو المدى الذي تبلورت فيه المقضايا المتصلة بالتراث والحداثة على نحو غير مسبوق وبدأت تبرز فيه قراءات ومقاربات تستقرّ على أرض وتنتهي إلى نتائج 15.

لا شكّ في أنّ العرب والمسلمين شهدوا قبل هذه المرحلة محاولاتٍ ميدانيّةً وأخرى نظريّة للبحث في إمكانات التمدّن. ويُكتفَى ههنا بالإشارة إلى الطهطاوي (1801-1873) وخير الدين باشا (1822-1890) وابن أبي الضياف (1804-1874) والأفغاني (1838-1897) ومحمّد عبده (1849-1905) والطاهر الحدّاد (1899-1935) وسلامة موسى (1887-1958) ولطفي السيّد (1872-1963) وعلي عبد الرازق (1888-1966) وعلاّل الفاسي (1910-1974). لكنّ تلك المحاولات على ما في بعضها من جرأة كانت غالبا ما تفتقد المقدّماتِ التاريخيّة والفلسفيّة اللازمة. وعلى هذا الأساس يمكن القول إنّ جيل الخمسينات ومّن جاء من بعده كان مهيّئا أكثر من غيره لخوض ما أطلق عليه البعض "معركة التراث" لدخول العالم الحداثيّ.

### الحداثة وإرباك اليقين:

تعريفات الحداثة عديدة ومتنوّعة، بعضها تاريخيّ وبعضها ثقافيّ- جغرافيّ وبعضها نقديّ فلسفيّ 16. وليس الغرض في هذا المستوى من البحث تتبُّعَ كلّ ما قيل في شأنها. وسنصطفي منها الجامع بينها والمساعد على بيان إمكانات التقاطع بينها وبين التراث أو الموانع التي تقف دون إجراء مثل هذا التقاطع. ولتحقيق ذلك نقترح للتعريف بها ما رأيناه يلبّي الغرض:

<sup>15 -</sup> راجع على سبيل المثال القضايا والمسارات الفكريّة التي نشأت في هذا الحيّز الزماني:

Paul Khoury, Tradition et modernité: thèmes et tendances de la pensée arabe contemporaine (les années 60 et 70), éd. L'Harmattan, Paris, 2013.

<sup>16-</sup> انظر على سبيل المثال جملة من التعريفات في:

Ce que modernité veut dire: textes réunis et présentés par Yves Vadé, P. U. de Bordeaux, 1994.

عرّفها جون بودربلارد (Jean Baudrillard) فقال: "ليست الحداثة مفهوما سوسيولوجيّا، ولا هي مفهوما تاريخيّا وإنّما هي نمط حضاريّ ضدّ عامل التقليد" 17.

ورأى أركون أنّ الحداثة هي "الحيويّة الفكريّة والانفتاح الثقافيّ من أجل مواجهة مشاكل التاريخ ومشاكل الواقع المطروحة على مجتمعاتنا اليوم" أ.

وقدّمها عبد المجيد الشرفي على النحو التالي: "الحداثة نمط حضاريّ نشأ في الغرب منذ حوالي قرنيْن ثمّ انتشر حتّى صار كونيّا بانتشار الاستعمار والمواصلات السريعة والتجارة والسياحة والكتب..."

يؤدّي البحث عن القاسم المشترك الذي يشقّ هذه التعريفات إلى الخروج بالصياغة التالية: ليست الحداثة إلاّ روح العصر. وهي تعني، إذْ تكون كذلك، مجموعَ التحوّلات في مختلف أوجه الحياة الإنسانيّة. ولا خلاف في ضوء ذلك حول النتائج الكبرى المتربّبة عن تلك التحوّلات. والواقع إنّ هذه الظاهرة لا يمكن أن تنجز التحوّلات التي ذكرنا إلاّ إذا كانت في الجوهر نتيجة حتميّة لمعقوليّة جديدة للكون والإنسان يتمّ بمقتضاها صياغةُ تصوّرات نوعيّة وإبداعُ رؤية جديدة في كلّينها تنتظم فيها القيم والعلاقات والمعاني.

الحداثة من هذا المنظور إذن نمط من العيش والتفكير له معقوليّته الخاصّة به ومرتكزات وجوده وأبنيته الرمزيّة والمادّيّة وينهض على أنقاض نمط آخر فقد جدارته للبقاء محدّدا للقيم والمفاهيم والرؤى. وهي في هذا السياق نسق من أنساق أخرى للحياة، غير أنّه النسق الأكثر اكتمالا ونفعا للإنسان. ومِثلُ هذا التحديد لا يلغي إمكان العثور داخل النسق المنهار على عناصر إيجابيّة إلا أنّها بحكم وضعها النسقيّ لا يمكن أن تنفصل عن مجمل النسق. وهكذا تفقد قدرتها على توجيه الفكر والسلوك توجها يخالف المسار الكلّيّ الذي يشتغل داخله ذاك النسق.

والمُسْتَخْلَصُ ممّا تقدّم هو أنّه يمكن الوقوع بيسر على ما هو غير حداثيّ في مجتمع حداثيّ مثلما يمكن الوقوع بيُسْر أيضا على ما هو حداثيّ في مجتمع غير حداثيّ. وربّما يُفَسّر ذلك بكون

19 - عبد المجيد الشرفي، الإسلاميّون.. أعداء التحديث أم ضحاياه، مجلّة الوحدة، عدد 96، سبتمبر 1992، ص: 42.

\_

<sup>17-</sup> Jean Baudrillard, "Modernité", Encyclopédia universalis, vol. 12, p: 424. 18- محمّد أركون، الإسلام والحداثة والتاريخ، مجلّة الوحدة، عدد52، جانفي 1989، ص: 21.



هذا المجتمع أو ذاك بصدد المرور بوضع انتقاليّ يتخلّص بمقتضاه من بقايا القديم وينصهر في الجديد إن كان حسَمَ أمره فقرّر الاندراج الواعي والطوعيّ في معقوليّة الحداثة أو يرتدّ بحنين مرَضيّ إلى عالمه القديم لأنّ شروط العبور التاريخيّة والموضوعيّة لم تنضج.

ويحسن التنبيه في هذا الإطار إلى أنّ الجديد لا يكون بالضرورة حديثا. وأمّا الحديث فهو الجديد قطعا. فقد جاء في المعجم أنّ "الجدّة نقيض البلى"<sup>20</sup>. ولذلك يقال للّيل والنهار الجديدان والأجدّان لأنّهما لا يبليان. وقد يقع التصرّف في ما هو قديم فيصبح جديدا. ومن هنا نعثر على صيغٍ مثل تجدّد وجدّد واستجدّ الشيء إذا صيّره جديدا. وأمّا الحديث فهو "نقيض القدم". والفرق في نظرنا بيّن بين ما هو "نقيض البلى" وما هو "نقيض القدم". ولعلّ تعريف "الحديث" بأنّه "كون الشيء لم يكن"<sup>22</sup> يساعد كذلك على بيان ما في الحدوث من دلالة التكوّن والخَلق المنفصلة عن دلالة التواصل والاسترسال.

وعند العودة إلى معنى البدعة التي وقع الإلماع إليها سابقا يَسْهُلُ الوقوفُ على صلة متينة تربطها بالحدوث. فقد جاء في الحديث: "كلّ محدثة بدعة، وكلّ بدعة ضلالة"<sup>23</sup>. ولا عجب حينئذ أن يكون السياق الذي يتواتر فيه مصطلح المُحْدَث في الضمير الدينيّ الإسلاميّ سياقَ تنفير وتحذير: "إيّاكم ومحدثات الأمور". وفسّر ابن منظور المحدثات بكونها "ما ابتدعه أهل الأهواء من الأشياء التي كان السلف الصالح على غيرها"<sup>24</sup>. وزاد تفصيلا في القول فبيّن أنّ المُحْدَثَة هي "ما لم يكن

<sup>20 -</sup> ابن منظور، لسان العرب، المجلّد الثالث، دار صادر، بيروت، 1992، ص111.

<sup>21 -</sup> نفسه، المجلّد الثاني، ص: 131.

<sup>22 -</sup> المرجع نفسه.

<sup>23 -</sup>جاء في الحديث رقم 16813 من مسند أحمد: "حدثنا الضحاك بن مخلد عن ثور عن خالد بن معدان عن عبد الرحمن بن عمرو السلمي عن عرباض بن سارية رضي الله عنه قال: صلى لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الفجر، ثم أقبل علينا فوعظنا موعظة بليغة ذرفت لها الأعين، ووجلت منها القلوب، قلنا أو قالوا: يا رسول الله، كأن هذه موعظة مودع فأوصنا، قال: أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة، وإن كان عبداً حبشياً، فإنه من يعش يرى من بعدي اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنّتي وسنّة الخلفاء الراشدين المهديّين، وعضّوا عليها بالنواجذ، وإيّاكم ومحدثات الأمور، فإنّ كلّ محدثة بدعة وإنّ كلّ بدعة ضلالة". 24 - المرجع نفسه.

معروفا في كتاب ولا سنّة ولا إجماع"<sup>25</sup>. وحين تكون كذلك في ظلّ ثقافة تعتمد بدرجة كبرى الاسترجاع والتكرار في إطار الإخلاص للأصل، لا يمكن أن نتوقّع إلاّ عِداء لكلّ أمر مخالف لذاك الأصل. ولذلك وجدنا تعريف الحدث يتركّب من جزأيْن موضوعيّ وأخلاقيّ: "الحدثُ، [الأمر الحادث] [المُنكر] الذي ليس بمعتاد ولا معروف في السنّة"<sup>26</sup>.

وتسوق مثل هذه الإشارات اللغوية إلى استنتاج مفاده أنّ للحداثة فعليُن رئيسيين هما الخروج الواعي والحاسم من سياق ثقافة سائدة (القطيعة)، والدخول الواعي والحاسم في بناء مقوّمات ثقافة بديلة لها مرتكزات خاصّة بها كما سيأتي بيان ذلك (تأسيس). وتسوق تلك الإشارات اللغويّة أيضا (ولكنّها المكبّلة بدلالات أخلاقيّة خطيرة) إلى تفهّم حالة القلق والارتباك والفوضى التي عمّت فكر النهضة منذ ظهوره والتي تواصّل ضغطها على كلّ المشاريع الفكريّة بعد ذلك. وقد تكون تلك الإشارات أيضا مدخلا إلى استنتاج آخر مفاده أنّ المقابلة اللغويّة بين الجديد والحديث تعني بناء موقف منطقيّ ومعرفيّ صارم مؤدّاه ألاّ صلة أبدا بين التراث (وإن جُدّد أو تجدّد) والحداثة، وأنّ مَن رام التراث ظلّ حبيسا داخل أسيجته وإنْ توهّم الانطلاق منه لتحريره وتطويره وتثويره وأنّ العرب لا إمكان أمامهم للاختيار وإنْ حاول البعض أن يوجدوا جسورا بين السياقيْن.

وفي هذا المجال تتنزّل الأسئلة الكثيرة والمتجدّدة باستمرار حول الطريقة الأنسب للاندراج في الكون الحداثيّ انطلاقا من فهم أفضل لعلاقة العرب والمسلمين بالتراث. وليس من العسير الظفرُ في ما يكتب الدارسون بتواتر علامات الشكّ في سلامة النهج الذي اصطنعه فكر النهضة لنفسه. وربّما صار الشكّ لدى دارسين آخرين أحيانا ولانعدام الحيلة في الوقوع على أفضل المسالك يأسا: "أزمة الفكر العربيّ لا تثير اليأس والشكّ بالمستقبل العربيّ فقط ولكنّها تدفع أكثر من ذلك إلى انسداد كلّ أفق ممكن أمام الخروج من الأزمة العميقة" 27. وقد يلجأ آخرون إلى نوع من المقاربات التي لا تستنكف من وَصلٍ تُجْرِيه بين النسقيْن. وكثيرا ما كان يوفّر هذا النهج ترضية للذات المهزومة من ناحية، وإشباعا لرغبةٍ في العيش كما يعيش العالَم الجديد من ناحية ثانية. ومن المهزومة من ناحية، وإشباعا لرغبةٍ في العيش كما يعيش العالَم الجديد من ناحية ثانية. ومن المؤلاء نذكر هشام جعيط الذي حذّر ممّا سمّاه جدليّة البؤس. وقد عبّر عنها على النحو التالى:

<sup>25 -</sup> المرجع نفسه.

<sup>26 -</sup> المرجع نفسه.

<sup>27 -</sup> برهان غليون، الوعى الذاتيّ، المؤسّسة العربيّة للدراسات والنشر، بيروت، 1992، ص5.



"حين نطرح على العالم العربيّ المفاضلة الرهيبة بين بقاء الإسلام والولاء للماضي من جهة، والإقدام على طريق المستقبل والتجديد من جهة أخرى، فإنّنا نحصره في جدليّة البؤس" وترتسم بمثل هذا النهج رؤية ثالثة يبرّر المدافعون عن أهمّيتها بكونها تحفظ للوجود الاجتماعيّ هويّته وانفتاحه في الآن نفسه. ولكنْ، هل يمكن أن تقدّم هذه الرؤية حلاّ حقيقيّا؟ وألا يُخشَّى من اجتهادٍ تنهض مقدّماته النظريّة على ضروب من التركيب الاصطناعيّ لطريقتين في فهم الوجود والإنسان؟ ألا يؤدّي ذلك (وفي ضوء مفهوم النسق خاصّة) إلى نتيجة محدودة الفاعليّة في نقل المجتمعات من منزلة إلى أخرى؟ أليس النسق، باعتباره نظاما بنيويّا، يُسرع إليه التصدّع إن حدَث في بعض مكوّناته تغيير أو إلغاء؟ وهل يمكن القول إنّ الأطروحات التي تختار هذا النهج في الفكر تُشوّه النسقيْن معا فلا تقبض في النهاية إلاّ على نسق هجين ليس له ما يدعمه؟

لسنا في هذه المرحلة من بحثنا بصدد النقد والتقويم، وإنّما ساقتنا أسئلة الثقافة العربيّة المعاصرة إلى هذه الملاحظات والهواجس بناء على المقدّمات التي انطلقت منها ونظرا في النتائج التي أفضت إليها وتراءت للمدقّق حصادا هزيلا غير ذي نفع. وأمّا المسعى في هذا المستوى، فالرغبة في تحسّس ممكنات الإجابة عن تلك الأسئلة والتوقّف عند نوع العلاقات التي تقوم بين التراث والحداثة. ونود ههنا أن نرفع لبسا نتوقّع أن يعلن عن نفسه ممّا كنّا نعرض من تساؤلات وملاحظات: فقد ذهبنا إلى أنّ التراث ليس إلاّ تجربة الأخر/السلف في مكانه وزمانه وفي ظلّ ظروف معاشه وأحواله، وذهبنا إلى أنّ الحداثة روحُ العصر وتأسيسٌ على أنقاض القديم. ولكنّنا لا ننكر أمرا نراه معلوما بالضرورة وهو أنّ الحضارات تتقاطع وإن تدافعتْ ويلهم بعضها بعضا وإن تصادمت، تماما كما التاريخ ليس إلاّ سيرة الإنسان في الكون تتراكم وتتطوّر بالتهذيب والتحسين والتجويد. ولذلك نرى أنّ التراث وإن كان تجربة الغائب في الحاضر، فالحاضر غالبا من يُولد من رحم ذاك الماضي. والأمر نفسه نراه في الحداثة، فهي وإن كانت روح العصر تجاوزا وتأسيسا، ما كان لها أن تكون لولا الوعي بلا جدوى القديم أو بضعف الفائدة فيه.

فهل نحن إذن ننقض ما أقمناه من تعارض أصليّ بين التراث والحداثة؟ الواقع إنّنا لا نفهم التعارض فهما عدميّا يقتضي بقاءَ أحدهما وزوالَ الآخر. إنّنا نرى الأمر على النحو التالي: الحداثة

<sup>28 -</sup> هشام جعيط، الشخصيّة العربيّة الإسلاميّة والمصير العربيّ، ترجمة المنجي الصيّادي، دار الطليعة، بيروت، 1990، ص: 102.

هي محصّلة جدل الإنسان في العصر الحديث مع تاريخه. ومثلما يكون الجدل عاصفا وعنيفا يكون هادئا. والعنف في هذا المجال هو عَوْدٌ نقديّ شجاع إلى القوانين التي تحكّمت في صياغة معاني الحياة والمبادئ العقليّة الكليّة التي سطّرت معالم الطريق التي سلكها السلف. ولا شكّ في أنّ مصير هذا النوع من الجدل أن يُنتج وعيا حادّا باختلاف الشروط الموضوعيّة بين التجارب التاريخيّة وأن يؤدّيَ إلى الانتصار لفلسفة التاريخ ذي الاتّجاه السهعيّ (vectoriel) ذاك الذي يتحرّك إلى الأمام عبر التصحيح والإلغاء والتجاوز.

بهذا المعنى إذن تكون الحداثة ذروة مجد الإنسان وقد سيطر على الطبيعة فصار لها سيّدا وأزاح بكثير من النجاح سلطان المقدّس والأسطورة والغيب على الواقعين المادّيّ والشعوريّ وسنّ تشريعات ثوريّة في مجالات عديدة كالحريّة والمساواة والمرأة والعمل والتجريب والعقل والدولة 29.

ونخلص ممّا تقدّم إلى تبني تصوّر للحداثة رحب. إنّها، وإن كانت تحيل في أوّل أمرها على العقلانيّة الغربيّة وما أذاعته من قيم جديدة دشّنت عصرا جديدا في الغرب وله، فهي إنسانيّة بإطلاق. وما هَفَتْ إليها أمم إلاّ نالت منها حظّا. وإذْ نجعلها بهذا المعنى، فإنّنا نقدّر جازمين أنّ الحداثة لا تختص بأمّة أو حضارة أو دين وتمتنع، لأسباب مبدئيّة وطبيعيّة، عن التحقّق في حضارات أخرى.

إنّ اعتبار الحداثة منتَجا غربيّا وحكرا على مَن أنتجه تصوّرٌ ضعيفُ الحجّة لا يوصل في الأخير إلاّ إلى تأبيد الانشطار بين شِقّيْ العالم، ولا يخدم في المقام الأوّل أولئك الذين يدافعون جهلا وبطلانا عن وَهْم الخصوصيّة وزيف الهويّة. وينتفي بهذا الانشطار العدميّ الحراكُ الإنسانيّ المبدِعُ ويَفْتر الطموح إلى المنافسة والإضافة. وأقصى ما يدركه الطرف الأضعف أن يَقنع بالنقل والتقليد .30

لا شكّ في أنّ الدفاع عن الحداثة باعتبارها مكسبا للإنسانيّة جمعاء ينبني على موقف يرى فيها القابليّة للتعدّد والتنوّع. ومن هنا ذهب كثير من الباحثين إلى اعتبار الحداثة حداثات لأنّها تجارب

La philosophie de la Renaissance, éd. Payot, Paris, 1994.

30 - راجع على سبيل المثال لمزيد التوسّع:

\_

<sup>29 -</sup> راجع في هذه المسألة عرضا مركّزا قدّمه Ernest Bloch في كتابه:

Claude Lévi Strauss, Race et Histoire, chapitre « Le double sens du progrès », éd. Denoël, Paris, 1996.



الأمم في مسالك التقدّم على اختلاف ظروفها وأحوال معاشها وأنظمة قيمها. وهكذا يتجلّى التنوّع والتعدّد من جنس فلسفة الحداثة نفسها. والخطر هو أن يكون لها مصدر ومرجع وحيدان، لأنّها بذلك تنقلب مع تقادم الزمان إلى إيديولوجيا صَنميّة تَعْرَق في المثاليّة والقداسة وهي التي ما جاءت إلاّ من روح العداء لهما والانتصار للإنسان متعدّدا.

### المرجع والاختلاف:

لا جدال في أنّ الغرب الحديث استطاع بما أبدع في عالميْ الإنسان والطبيعة أن يُحدث الانقلاب الأكبر في تاريخ الإنسانيّة. ولا عجب حينئذ أن تنشد إليه أنظار الأمم قاطبة وأن تُمنّي كثيرٌ من الأطراف نفسها بالحذو حذوه. لقد تمكّن حين ذاعتْ في أرجاء الأرض قيمُه وفلسفاتُه وعلومُه وصنائعُه وأدواتُ حربه وتسلّطه من الخروج من محلّيته وجغرافيّته إلى حضارة هي أقرب ما تكون إلى العالميّة.

إنّ حضارة هذا العصر غربيّة شئنا أم أبينا، وهي مع ذلك كونيّة لا يضيرها إنكار منكر أو انزواء منزو. ويتراءى على ضفافها الفكر الحداثيّ العربيّ يطلب لنفسه منفذا إليها ومستقرّا في رحاب كونيّها ولكنّه مشدود بوثاق إلى تراث آسر وضخم ومخيف.

صحيح إنّ الفكر العربيّ الحديث هو الذي أبدع التراث مجالا للتفكير. والإبداع في هذه الحالة هو الوعي الموصل إلى انفصال الحاضر عن الماضي. كان الحاضر وجودا تكراريّا للماضي وأصبح موضوعا لوجود آخر. لكنّ الطريف في الأمر هو أنّ هذا الفكر العربيّ لم يستطع أن يتحكّم في موضوعه الذي أبدعه. فكأنّ ما خلقَه كان أكبرَ منه فانقلب المخلوق على الخالق واستعصى الترويضُ. لقد استقام التراثُ منذ ولادته إشكاليّةً محوريّةً من إشكاليّات التقدّم.

إنّ قراءة متأنية لهذه العلاقة المتوترة بين الفكر وموضوعه تقتضي وضعَ نشأة التراث مجالا من مجالات التفكير في سياقاتها التاريخيّة والثقافيّة والنفسيّة. لم يكن استحداث هذا المجال نابعا من وعي تاريخيّ ذاتيّ بضرورة تطوير مقومّات الحضارة الإسلاميّة وتحسين أدائها حتى ينتقل العقل من دائرة التقليد إلى رحاب الإضافة والتجديد. فالإرباك الذي حدث لها كان تحدّيا خارجيّا مفاجئا. وشواهد التمدّن المُبُهرة لم يكن مبعثها الدين، بل لعلّها قامت بعد أن نجح العقل الحداثيّ الغربيّ في عزله وتحييده. وحضارة الإسلام التي نشأت وتطوّرت وسيطرت على أصقاع كثيرة من

العالم كانت حضارة دين في المقام الأوّل. ففي هذه الأجواء من التحدّي والمواجهة كان ميلاد التراث إذن. وكان مفكّرو النهضة بين قَلَقيْن شديديْن: الجرأة على الاعتراف بأنّ أوروبّا الحديثة حازت السبق في التقدّم على غير أساس من الدين، وصعوبة الاعتراف بأنّ حضارتهم العربيّة الإسلاميّة فقدت في الوقت الراهن عناصرَ تطوير الحياة وتحقيق الرقيّ بأدواتها وقوانين عملها الذاتيّة. وفوق هذا وذاك لم يكن المجتمع متهيّئا، نظرا إلى عامل المفاجأة، للدخول في جدل أخلاقيّ وفكريّ مع تاريخه من ناحية ومع أوروبًا الحديثة من ناحية أخرى. لقد كان الجوّ العامّ آنذاك مشبعا بالشعور بالخوف من الآخر وبالأمان النفسيّ الساذج داخل الثقافة والهوبّة.

ويبدو أنّ عمليّة ترحيل التراث، وهو المُرَحَّل أصلا، من منزلته الموضوعيّة والتاريخيّة إلى ملاذ طوباويّ فوق-تاريخيّ كانت العمليّة الأكثر حضورا أثناء البحث عن ردّ على ذاك التحدّي. والواقع إنّه كان سهلا على الضمير الإسلاميّ أن يصوغ للتراث في تلك الظروف إيحاءاتٍ ورموزا دفاعيّة يقلّل بها من حجم الخسائر التي يتوقّع أن تنال منه. إنّ الذي شرّع لميلاد هذه الأبعاد الرمزيّة هو ما يمكن تسميته بالحاجة النفسيّة التاريخيّة.

وسينتج عن هذا، بالضرورة، انحسارٌ في الآفاق التجديديّة وارتدادٌ نحو الماضي. وسيتضاعف مقدارُ الخسارة لأنّ السبيل التي وقع اختيارها للمواجهة ليست السبيل الأنجع<sup>31</sup>. وربّما طالت الخسارة الإسلام نفسه وليس فقط التراث<sup>32</sup>، لأنّ الهروب إليه وإن كان للاحتماء به، قد يصبح على نحو من الأنحاء إكراها له على توفير أجوبة غير مكتملة على أسئلة تشكّلت خارج مجاله. إنّ ما عبّر عنه برهان غليون بـ"ازدياد الطلب على الإسلام" يسوق إلى هذا الاحتمال، فهو "بقدر ما يبثّ من آمال اجتماعيّة صعبة التحقيق، يمكن أن يدفع إلى الإحباط العميق إذا لم يجد من يستطيع أن

<sup>31 -</sup> ولا شكّ في أنّ الأعمال الإجراميّة التي تقوم بها مجموعات أصوليّة محدودة باسم الإسلام ودفاعا عنه في السنوات القليلة الأخيرة جلبت للإسلام والمسلمين ويلات يصعب التخلّص منها في مدى منظور. انظر في هذا المقام مثلا مقدّمة حمّادي الرديسي لكتابه: L'exception islamique, éd. C E R E S, Tunis, في هذا المقام مثلا مقدّمة حمّادي الرديسي لكتابه: humanisme et islam، مرجع سابق، ص: 37 وما بعدها.

<sup>32 -</sup> الفرق الذي بين الإسلام والتراث في هذا المقام هو تماما كالفرق بين الأصل وما نشأ عنه من فهم وتفسر وتأويل.



يعقلنه"33. ومن علامات هذا الإكراه "بثّ الفوضى في مفاهيمه واستنزاف روحه العفويّة وتدمير أرضيّته الاجتماعيّة المشتركة"34. وحاصل الأمر إنّ الإسلام "لا يملك القدرة على تلبية كلّ هذه الطلبات دون أن يخسر نفسه ويغامر بأن يدخل في فوضى كبيرة وانشقاقات وتفسيرات وتأويلات لا حدّ لها"35.

### الإسلام الخلّص:

أبرز الاتّجاهات الإحيائية ذات الإيديولوجيا الخلاصية التي يبدو بأنّ الإسلام بفرعيْه المعياريّ والتاريخيّ قد لجِقه منها ضرر بالغ هي تلك التي يروّج لها الخطاب التماميّ الإسلامويّ. فالمدقّق في نشأتها داخل السياق الثقافيّ العامّ 36 آنذاك يرى عجبًا: كان يُتوقَّع أن يتمّ تطوير فكر النهضة الذي ظهر في القرن التاسع عشر. فقد حاول هذا الفكر بنزعتیْه المدنیّة اللیبرالیّة والإصلاحیّة الدینیّة وفي حدود المتاح من قدراته الموضوعیّة فهُم العقل الغربيّ الحدیث واستیعاب منتجاته ووضع المقدّمات الإشكالیّة الأساسیّة لمسار التمدّن والتحدیث. ولمسنا في مساحاتٍ من النصف الأوّل من القرن العشرین مواصلةً لذاك الجهد وذهابا به في بعض الأحیان إلى آفاق أبعد، فوجدنا على سبیل المثال على عبد الرازق والطاهر الحدّاد وسلامة موسى ولطفي السیّد وطه حسین. لكنّنا اصطدمنا بحركةٍ عكس التیّار یجتهد أصحابها بدافع الحفاظ على نقاء الإسلام والدفاع عن نهضة تنبني على بحركةٍ عكس التیّار یجتهد أصحابها بدافع الحفاظ على نقاء الإسلام والدفاع عن نهضة تنبني على

<sup>33 -</sup> برهان غليون، نقد السياسة: الدين والدولة، المؤسّسة العربيّة للدراسات والنشر، بيروت، 1991، ص: 38.

<sup>34</sup> المرجع نفسه.

<sup>35-</sup> المرجع نفسه. وفي مثل هذه الأجواء يتشقّق الإسلام ويتعدّد ويختطف كلُّ فريق الإسلام الذي يريد. ولا عجب أن نجد الغربيّن هم أيضا يطرحون في سوق الأفكار الإسلام الذي يريدون، فنجد دعوات لإنتاج إسلام فرنسيّ مثلا وإسلام أوروبيّ أو إسلام ليبراليّ أو إسلام علمانيّ... أنظر على سبيل المثال:

Olivier Roy, La laïcité face à l'islam, éd. Hachette, Paris, 2005, p: 11.

<sup>36 -</sup> نشير هنا إلى أنّ حركة الإخوان المسلمين ظهرت إلى الوجود في أجواء من الانفلات من عقال القديم. ونذكر على سبيل المثال: نجاح الحركة القوميّة التركيّة في إلغاء مقام الخلافة وتأسيس الدولة القوميّة الحديثة وخروج على عبد الرازق على الناس بأطروحته الجريئة حول نظريّة الحكم في الإسلام وأفكار طه حسين ذات العمق النقديّ البارع في قضايا الأدب والدين.

العودة إلى ما يُعرَف بالإسلام الصحيح للتنفير من مكتسبات الغرب وإظهارها في صورة مادّية ودنيويّة تتعارض مع مبادئ الإسلام وروحانيّته الصافية<sup>37</sup>.

تلخّص العبارة الشهيرة "لا يصلح آخر هذه الأمة إلاّ بما صلح به أوّلها" أطروحة هؤلاء وتضعها في تناقض جوهريّ مع حضارة الغرب عموما ومع أطروحة الحداثيّين العرب على نحو خاصّ. ويمْكن النظر في هذا الإطار على سبيل المثال إلى هذه المطابقة الغريبة التي ماثل بها سيّد قطب بين ما يحياه المسلمون اليوم من "ضلال" وما كان عليه العرب قبل الإسلام: "نحن اليوم في جاهليّة كالجاهليّة التي عاصرها الإسلام أو أظلم. كلّ ما حولنا جاهليّة: تصوّرات الناس وعقائدهم، عاداتهم وتقاليدهم، موارد ثقافتهم، فنونهم وآدابهم، شرائعهم وقوانينهم، حتّى الكثير ممّا نحسبه ثقافة إسلاميّة ومراجع إسلاميّة وفلسفة إسلاميّة وتفكيرا إسلاميّا هو كذلك من صنع هذه الجاهليّة". كما يمكن التوقّف عند الكيفيّة التي بنى بها موقفه العدميّ من الغرب رافضا رفضا حاسما كلّ تفاعل معه وسائقا الناس إلى خراب عقليّ مفجع من خلال تعبئتهم لمواجهته: "إنّ الرجل الأبيض يدوسنا بقدميْه بينما نحن نحدّث أولادنا في المدارس عن حضارته ومبادئه العالية ومُثله السامية... إنّنا نغرس في أبنائنا عاطفة الإعجاب والاحترام للسيّد الذي يدوس أمّتنا ويستعبدنا... فلنحاول أن نغرس بذور الكراهية والحقد والانتقام في نفوس الملايين من أبنائنا، ولنعلّمهم منذ نعومة أظافرهم أنّ الرجل الأبيض هو عدوّ البشريّة وأنّ عليم أن يحطّموه في أوّل فرصة تعرض "ق.

\_

<sup>37-</sup> ركّز سيّد قطب على سبيل المثال على إدانة الحضارة الغربيّة لأنّها في نظره حضارة مادّية وأبدى كرهه واحتقاره لها ولكلّ من يرى خلاف ذلك: "كلّهم سواء أولئك الغربيّون: ضمير متعفّن وحضارة زائفة وخدعة ضخمة اسمها الديمقراطيّة... لا أحتقر هؤلاء وحدهم، وإغّا أحتقر أولئك المصريّين وأولئك العرب الذين لازالوا يثقون بالضمير الغربيّ عامّة... ها نحن أولاء نُلدَغ من الجحر الواحد مرّات... ولا نجرّب مرّة واحدة أن نحطّم هذه الجحور وأن ندوس هذه الأفاعي... إنّها حضارة زائفة لأنّها لم تقدّم للإنسانيّة زادا من الروحيّة ولم تحاول رفع الآدميّة عن قانون الوحوش"، نقلا عن صلاح عبد الفتّاح خالدي، أمريكا من الداخل منظار ستد قطب، دار المنارة، جدّه، 1987، ص ص: 88-88.

<sup>38 -</sup> سيّد قطب، معالم في الطريق، دار الشروق، القاهرة، 1983، ص: 21.

<sup>39 -</sup> سيدٌ قطب، دراسات إسلاميّة، دار الفتح، 1967، ص: 184. ولا بدّ في هذا المقام من الاعتراف بأنّ بعضا من جذور هذه الأطروحات العدميّة راجع إلى سبينْ أحدهما موضوعيّ وهو أنّ العرب والمسلمين



واللافت أنّ ما يمكن تسميته ب"نداء الإسلام" نجح نجاحا هائلا في تجييش أعداد غفيرة من الناس، فانقطعت بهم السبيل نحو "نداء الحداثة". لكنّ اللافت حقّا هو أنّ جهدا علميّا وإيديولوجيّا كان يُفتَرض أن يُبذَل لصالح التبشير بالحداثة ولفتح المعابر إليها وقع تبذيره في الردّ على "نداء الإسلام". وخسر العرب والمسلمون مرّة أخرى معركتهم ضدّ التخلّف. وغرقت الثقافة العربيّة المعاصرة في جدل كلاميّ عقيم ينتصر شِقٌ منه لإسلام، وينتصر شقّه الثاني لإسلام آخر. ولم يعد المطلب الأساس الذي رفعه روّاد النهضة هو المطلب الأول. لقد أضحى القطاع الواسع من المفكّرين العرب المعاصرين يخوضون معاركهم بعضهم ضدّ بعض من أجل قضيّة زائفة وهي قضيّة الإسلام والحداثة. ووجدنا نتيجة ذلك عددا غير قليل من الدراسات الجادّة تصرف الهمّة إلى الدفاع عن إسلام تنويريّ يستطيع أن يتقاطع مع منتجات العصر وقيمه لتنتييَ بعد لأي إلى خطاب ينتزع لنفسه إسلامه الخاصّ به تحت عناوين حداثيّة كالعقلانيّة. وليس بخافٍ دخولُ مثقّفين سلفيّين سباق التنافس جنبا إلى جنب مع الحداثيّين. ولولا بعض تأنّ لما استطاع القارئ أن يجزم أحيانا بأنّ وراء هذا الخطاب مثلا عقليّة سلفيّة وأنّ مِن خلْف ذاك الخطاب عقليّة حداثيّة.

ولا شكّ في أنّ تقليبا سريعا لأدبيّات كثير من حركات الإسلام السياسيّ اليوم يوصِلُ إلى ملاحظة مهمّة وهي قبولها بمرتكزاتٍ ممّا تعتقد أنّها لحضارة الغرب. وأكثر ما تقبل به، بل وتنادي به في إلحاح بارز الديمقراطيّة مبدأً من مبادئ تفكيرها 40. وربّما اندفع بعض الدارسين إلى تصنيفٍ تُولَد فيه سلفيّات يتمايز بعضها من بعض بمقدار القرب من الخطاب الحداثيّ أو البعد عنه. وقد يجد هؤلاء في ذلك سبيلا للانتشاء. فها قد استطاعت الحداثة أن تنتزع من أعدائها بعض أسلحتهم فصاروا أكثر قربا منها. ولكنّ ذلك، لمّا يقع التعمّق في فهم الظاهرة، يتراءى دون ما يلوح في الظاهر. إنّه علامة على أنّ الحداثة لئن استطاعت أن تصنع أسئلة حقيقيّة في الوعي العربيّ والإسلاميّ

تعرّفوا إلى الغرب متقدّما ومستعمرا في الآن نفسه، وثانيهما ذاتي وهو الفشل في الفصل من الغرب المحتلّ.

<sup>40 -</sup> يبدو أنّ قبولها بالديمقراطيّة ليس صادرا من "إيمان اعتقاديّ" بها وإنمّا هو نابع من ضرورة سياسيّة تحقّق مقصدا قد يتناقض جوهريًا لاحقا مع روح الديمقراطيّة. واللافت أنّ القبول بها باعتبارها موقفا وفلسفة لا مجرّد أداة لشرعنة الاختلاف يقود إلى هدم العقليّة الأصوليّة كلّها.

المعاصر، لم تنجح النجاح الباهر فتتنزّل في الفكر والواقع مسارا بديلا. ولعلّنا لا نكون مبالغين إذا صوّرنا ما يجري بين التراثيين والحداثيين على أنّه من الكدح الثقافي المؤدلج والمخاتل: يعود الحداثيّون إلى التراث باحثين فيه عمّا يلائم المستجدّ من القيم، ويقصد التراثيّون الحداثة باحثين فها عمّا يعتقدون أنّه لا يتناقض مع ما يطرحون في ما يشبه تبادل الأدوار.

إنّ ملاحظات نقديّة كثيرة يمكن أن يسجّلها دارسُ اتّجاهات فكر النهضة في القرن التاسع عشر تتّصل بقصور بعضها قصورا بنيويًا ناتجا عن منطلقات فلسفة الإصلاح نفسها. ومن أشدّ تلك الملاحظات صرامة، ما عرضه عبدالله العروي في كتابه "مفهوم العقل" وهو يتتبّع أصول تفكير محمّد عبده الإصلاحيّ. لقد انتهى إلى موقف نقديّ مفاده أنّ التفكير السلفيّ لا يقدر على الذهاب بعيدا في استنباط الحلول الكبرى لأنّه محكوم برؤية تتحكّم فيها سلطة الأنموذج الإسلاميّ. ولهذا الأنموذج بنية مغلقة، والتحوير الجزئيّ الذي يصيب بعض أجزائها لا يصنع تحويلا جذريّا لنظام عمل البنية نفسها. وعلى هذا الأساس لم يدرك المشروع الإصلاحيّ السلفيّ أهدافا عظيمة. إنّ ما المسلحين؟ لا، كما نعلم جميعا. تعثّر الإصلاح لسبب ما. أين؟ وكيف؟ في إحدى الجزئيّات؟ في المصلحين؟ لا، كما نعلم جميعا. تعثّر الإصلاح لسبب ما. أين؟ وكيف؟ في إحدى الجزئيّات؟ في المعض مواصفات الداء أو في بعض الأحكام أو التعليلات؟ لا... لابدّ أن يكون التعثّر في الموقف العامّ، في المنظار الذي نظر به عبده إلى الحاضر والماضي، إلى المجتمع والتاريخ " 14. و "الموقف العامّ شو المنطلقات وآليّات التفكير والغايات المنشودة. وحين لا يقع اختراقه في العمق تبقى جميع العامّ العبرة قيلة الجدوى. وربّما وسّعنا هذا الحكم ليشمل الاتّجاه التنويريّ "الليبرائي" الذي أنشأه الطهطاوي رغم ما فيه من وعود تحديثيّة تنهض على العزم الصريح على استقدام كثير من علامات التقدّم الأوروبيّ وتوطين بعض مفاهيمه في الثقافة العربيّة والإسلاميّة الحديثة.

لكنّ وضع هذه المرحلة من التفكير الإصلاحيّ في سياقها التاريخيّ ينزع عن موقف العروي شيئا من صرامته العلميّة. فلا يمكن أن ننتظر موضوعيّا من الأفعال الأولى أكثر ممّا هو متوقّع منها. إنّ الاشتغال داخل "الموقف العامّ" يصبح مدعاة للنقد إذا استرسل فيه اللاحقون. ونحن في هذا نفرّق بين الاتّجاه السلفيّ الإصلاحيّ الذي ظهر في القرن التاسع عشر ودشّن مع غيره الزمن الجديد في الثقافة العربيّة الحديثة والاتّجاهات السلفيّة بعد ذلك وقد عجزت عن تطوير نفسها تطويرا

-

<sup>41 -</sup> عبدالله العروي، مفهوم العقل: مقالة في المفارقات، المركز الثقافي العربيّ، الدار البضاء- بيروت، 1997، ص: 64.



تخرج به من أسر ذاك "الموقف العامّ". ومعنى هذا إنّ تعثّر دخول العرب والمسلمين مجرى العالَم الجديد لا يُسأَل عنه فكر النهضة الأوّل وإنّما يتحمّل وزْرَه العاجزون عن صياغة "موقف عامّ" آخر تنخرط داخله أغلب قطاعات المجتمع.

ورتما ملنا في هذا المقام إلى الأخذ بأطروحة سمير أمين وهو ينظر في الأسباب المانعة العرب من تحقيق ذاك الانخراط. فقد رأى أنّ المعضلة كامنةٌ في بقاء نظام الفكر الكلاسيكيّ مهيمنا على مناحي الحياة الفكريّة الحديثة والمعاصرة. وقد سمّي ذلك "العهد الميتافيزيقيّ"، وهو تقريبا ما عبّر عنه العروى بـ"الموقف العامّ". وذهب إلى أنّه من الشجاعة اليوم أن يعترف المفكّرون الحداثيّون العرب بأنَّهم منهزمون أمام هذا "العهد": "فلْنجرؤ اليوم على الاعتراف بأنَّ النهضة لم تدرك أنَّ عهد الميتافيزيقا قد أُنهيَ نهائيًا، فظلّت النهضة أسيرة هذا الفكر الميتافيزيقيّ ولم تتجاوز حدوده". وقَرَن الاعتراف، بفشل العقل الحداثيّ العربيّ في اصطناع ما ينبغي لتوفير مستلزمات التقدّم. وهذا أمر محمود في نظرنا لأنّه لا يُلقى بتبعة التخلّف على "الموقف العامّ" وإنّما يجعل القائمين على الحداثة أمام سؤال أخطر من ذاك الذي طرحه العروى. والسؤال لا يتّجه، هذه المرّة، إلى الثقافة السائدة والقوانين المتحكّمة فيها ولكنّه ينزع إلى إحراج صُنّاع الثقافة الجديدة. فَلِمَ لم يقدر هؤلاء على إنتاج مسار فكريّ جديد ينجذب إليه الناس وهم مقتنعون بجدواه؟ فما يلوح من قوّة القديم وسلطانه ليس، في تقدير سمير أمين، برهانا على قوّة له وسلطان حقيقيّيْن. إنّ مردّ الأمر إلى فشل الخطاب الحداثيّ. وتُساور سمير أمين رغم الإحساس بمرارة الهزيمة بعضُ آمالٍ في انقلاب المعادلة: "خَلَق هذا الفشلُ فضاءً ملأه مؤقّتا المشروعُ السلفيّ". وبرّر توقّعَه انقضاءَ هذا الوضع تبريرا إيديولوجيًا ولكنّه معقول في تصوّرنا: "أقول هنا مؤقّتا لأنّ هذا المشروع لا يمثّل بديلا حقيقيًا قادرا- في الظروف التاربخيّة- على مواجهة التحدّي. وبالتالي فإنّه يمثّل عرضا للأزمة وليس حلاّ لها"<sup>44</sup> . لكنّنا لا ندري إن كان صاحب مثل هذا التبرير على وعي بأنّه في الوقت الذي يخفّف فيه على . الحداثيّ من حدّة المعاناة يضيف أمامه معوّقا آخر من معوّقات التقدّم. لقد كان الحداثيّ العربيّ أمام تحدّييْن: مواطن قوّة الذهنيّة العربيّة الإسلاميّة الموجّهة للسلوك والقيم من ناحية، وإقحام

<sup>42 -</sup> سمير أمين، نحو نظريّة للثقافة، معهد الإنماء العربيّ، بيروت، 1989، ص: 132.

<sup>43 -</sup> نفسه، ص: 133.

<sup>44 -</sup> نفسه، ص ص: 133- 134.

روح الحداثة في حياة الناس من ناحية ثانية. والتحدّي الثالث، وهو الأخطر في رأينا، هذا الذي هوّن من شأنه سمير أمين.

وننتهي من كلّ ما سبق إلى أنّ سلطان السلف على الخلف كان قويّا فمَنع الحاضر من أن يُنشئ لنفسه وجود الخاص به. واستطاع الخطاب السلفيّ المنغلق على نفسه أوّلا، والأصوليّ المسكون بالرغبة الهوجاء في التمرّد على كلّ المواضعات الإنسانيّة والقيم الدينيّة السَّمحة ثانيا أن يتجلّيا في أكثر من ساحة منتصريْن وأنْ يَجْمَعًا ضدّهما (من حيث يدريان أو لا يدريان) الأحلاف والجيوش لدكّهما مباشرة ولاتّخاذهما سَببا لإنتاج إسلاموفوبيا قويّة متمترسة بما يلزمهما من الحجج. والواقع إنّ مِثْلَ هذا الخطاب لم ينجز انتصاره إلاّ داخل ذهنيّة جماعيّة استلابيّة تحوّل بها التراث إلى ضرب من النمذجة، فتعالى الإسلام التاريخيّ، إسلام البشر والتجربة والاجتهاد والتأويل وتسامى وتقدّس فتنزّه عن النقد والمساءلة. وتضاءل بالمقابل حضورُ المسلم المعاصر وبدا في أحسن أحواله طالبا قُربي تجذبه، إن صحّ إخلاصه، إلى ذاك الزمن الأوّل والأخير 45.

لقد صنع هذا الخطاب أكبر مأزق للثقافة العربيّة والإسلاميّة المعاصرة لأنّه أعاد إنتاج رؤى ومبادئ كانت في وقت من الأوقات صالحة لأهلها ولكنّها ليست في كلّ الأحوال من نَبْتِ هذا العصر وأهله، ولأنّه نشّط القطاعات الميثيّة في تاريخ هذه الثقافة فلم يغنم العقل الإبداعيّ مواقع تؤهّله لتقرير ما يلزم العصرَ وأهله 46. والاضطراب الحاصل في النزعات التجديديّة داخل الثقافة العربيّة والإسلاميّة المعاصرة راجع في أغلبه، ظاهريّا، إلى مضاء شوكة الماضي وحضوره النافذ في الوجدان والعقل العربيّيْن. ولكنّه عائد، حين التدقيق، إلى عجزٍ ما في مفاصل أساسيّة من العقل الحداثيّ العربيّ تعطّلت بسببٍ منه مشاريع التحديث.

46 - انظر على سبيل المثال إلى المواقع الإعلاميّة الفضائيّة الواسعة اليوم التي تُغدق بلا حساب ولسبب ما على مروّجي هذا الخطاب. وهي ظاهرة تستحقّ دراسة مفردة.

(193)

<sup>45 -</sup> راجع في هذا السياق دراسة المنصف بن عبد الجليل: "المسلم المعاصر: دفاعا عن حقّ الخلف"، ضمن: "المسلم في التاريخ"، إشراف عبد المجيد الشرفي، المغرب، 1999.



### فى طرح الأسئلة:

### أ- الحداثة وإشكالية المرجع:

كنّا ذهبنا إلى أنّ السؤال الذي صاغ آفاق التفكير في القضايا العربيّة الحديثة والمعاصرة هو "لماذا تقدّم الغرب وتأخّر المسلمون". ونعتقد أنّه كان في ذلك الوقت أفضل ردّ على الحدث البونابارتيّ لأنّه دلّ على رغبة عقليّة في تقصّي الأسباب. وهذا أوّل الطريق نحو توفير الإجابات المكنة للخروج من المأزق الحضاريّ. لكنّ قيمة هذا السؤال ينبغي في تقديرنا ألاّ تتجاوز حدود ما هو مناسب لها. وما نقصد إليه هو أنّ بقاء هذا السؤال مدارا مركزيًا إلى يومنا هذا تتكدّس من حوله المشاريع والقراءات علامةٌ على أنّ العقل العربيّ المعاصر لم يستطع أن ينفصل عن العقل العربيّ الحديث الذي صنع ذاك السؤال? والسؤال، كما نعلم، ابن لحظته وشروطه. فهل المعنى من استمراره في مشاغل المفكّرين أنّ العرب لم يمرّوا بعد إلى مستوى آخر من مستويات التفكير في أفاق التقدّم؟ وهل مازال الغرب الأنموذج الأوحد الذي تقاس عليه منازل الأمم ودرجاتهم في الرقيّ؟ يبدو أنّ الأمر ليس كذلك تماما. وفوق ذلك: هل تستوجب الحداثة عقلا يتعامل مع موضوعاته بآليّة المطابقة والقياس 48؟ أليس مثل ذلك سبيلا لمنزلق معرفيّ وثقافيّ خطير كذاك الذي انحدر إليه العقل السلفيّ والأصوليّ؟ الراجح عندنا أنّ أسئلة أخرى ينبغي أن تفتك لنفسها الموقع الذي المان حكرا على ذاك السؤال الأوّل. ولعلّ من أبرزها إعادة النظر في معقوليّة استمرار الغرب الأنموذج المهر الوحيد للتقدّم. ألم يُنتج العقل الغربيّ الحداثيّ تساؤلات كثيرة حول أبعاده الإنسانيّة والأخلاقيّة مثلاً 49؟

47 - نحيل في هذا السياق على الملاحظات الجيّدة التي ساقها أبو يعرب المرزوقي في خاتمة كتابه "آفاق النهضة العربيّة ومستقبل الإنسان في مهبّ العولمة"، دار الطليعة، بيروت، 1999، ص: 200 وما بعدها.

<sup>48 -</sup> انظر على سبيل المثال في النتائج الخطيرة التي تترتّب على الاشتغال بآليّة المطابقة والقياس ما أورده عبد المجيد الشرفيّ في كتابه "الإسلام بين الرسالة والتاريخ"، دار الطليعة، بيروت، 2001، ص: 168.

<sup>49-</sup> نشير مثلا إلى: ,Jean Chesneaux, De la modernité, éd. La Découverte – Maspéro, Paris نشير مثلا إلى: ,49 1983، انظر الفصل الحادي عشر:? Vers un nouveau devenir

### ب- التراث وإشكالية القراءة:

لا شكّ في أنّ طائفة من المفكّرين العرب التنويريّين أقدموا بجرأة لافتة على إعادة النظر في مقاطع من التراث العربيّ والإسلاميّ وعملوا على تطبيق بعض المناهج النقديّة لاستصفاء ما يمكن أن يكون في نظرهم طربقا إلى الخروج من سلطويّة التراث وسبيلا إلى تخريجه تخريجا معاصرا. وكانت المقاربة الماركسيّة المقاربة الأكثر وضوحا في هذا المجال. فهي، كما يذهب عبد المجيد البدوي، رغم ما يهدّدها من مخاطر الإسقاط والتعسّف "تبقى أداة مبجّلة ممتازة متميّزة من أدوات البحث التراثيّ لأنّها تجنّبنا مزالق الذوقيّة والارتساميّة وتبعدنا عن هوّة السلخ والتلخيص الماسخ"50. لكنّ النتائج لم تكن في حجم المنطلقات والأحلام. فتبنّي الماركسيّة حقيقة مطلقة ومكتملة بدل التعامل معها أداة تحليل وتقويم دفع في الغالب إلى إنتاج رؤية وثوقيّة لا تستنكف من لَىّ عنق التراث لينطق بما لم يكن موضوعا له. والمثال على ذلك هو البحث فيه عمّا يطابق مفاهيمَ كالصراع الطبقيّ والجدل والماديّة والمثاليّة. ونجد أنفسنا بعد عناء شديد أمام عقل قياسيّ من نوع جديد، أو كما قال على حرب: "كأنّنا إزاء سلفيّة ماركسيّة... بما تعنيه السلفيّة من رجوع إلى أصل مطلق واعتباره المبدأ الوحيد للتفسير"<sup>51</sup>. وهذا تقريبا ما عبّر عنه الجابري وهو يجعل كلّ المشاريع الحداثيّة العربيّة ذات المنزع القياسيّ مشاريع سلفيّة "لا تختلف عن بعضها بعضا من الناحية الإبستيمولوجيّة لأنّها مؤسّسة فعلا على طربقة واحدة في التفكير...هناك دوما شاهد يُقاس عليه الغائب"52. ولا ندري إن كان انهيار الأنموذج الاشتراكيّ خسارة للفكر العربيّ المعاصر كما قدّر البدوي ذلك لأنّه عقّد "عمل المفكّرين العرب الذين كانوا يجدون في الاشتراكيّة

<sup>50 -</sup> عبد المجيد البدوي، القراءة الماديّة التاريخيّة للتراث منهجا وتطبيقا (طيب تيزيني وحسين مروّة)، ضمن "القراءة والكتابة" أعمال ندوة انعقدت بكليّة الآداب منّوبة، منشورات جامعة تونس الأولى، 1989، ص: 442.

<sup>51 -</sup> علي حرب، مداخلات، مرجع سابق، ص: 222.

<sup>52 -</sup> الجابري، نحن والتراث، مرجع سابق، ص: 17.



ملاذا ومسلكا يفتح لهم باب اجتهادات كثيرة ويتيح لهم فرصة إدراك الطرافة والتميّز"<sup>53</sup> أم مكسبا له لأنّه أسقط من حسابه سلفيّة من السلفيّات التي كانت ترهقه من أمره عسرا.

### خاتمة:

بقطع النظر عن الإمكانات المتاحة لإنتاج قراءة فعّالة ووظيفيّة فإنّ الحاصل من الجهود المبذولة في هذا السياق لا يُسْعِفُ بالوقوع على مَعالِمِ نجاحاتٍ نوعيّة. فـ"مذبحة التراث"<sup>54</sup> لئن كشفتْ عن تنوىع في المداخل والآليّات والمناهج وبيّنتْ إلى أيّ مدى تجنّد الدارسون الحداثيّون لتصفية الحاضر من معيقاته، ما استطاعتْ جميعها أنْ تُنتِجَ موقفا نقديًا تنتقل به الثقافة العربيّة المعاصرة من وضْع الاشتباك والتداخل مع التراث إلى وضع الانفصال عنه وبناء مقوّمات وجود حضاريّ إبداعيّ. قد يعود "الفشل" إلى غياب إستراتيجيّة "قرائيّة" كبرى تُقْحِمُ في مسارها التحرّري جميع القطاعات المجتمعيّة وتتسلّح بما يلزم من الوعي بأنّ خوض "معركة التراث" ليستْ فقط لقهره وتسفهه ولكن للعبور إلى المستقبل أيضا.

وأخيرا، قادنا البحث في العلاقة المتوتّرة بين الحداثة والتراث إلى مجموعة من الاستنتاجات الكبرى يمكن صياغتها على النحو التالى:

ليس التراث تركةَ السلف ومعطَّى تاريخيّا خالصا. إنّه مُنْتَجٌ من منتجات التفكير الحداثيّ العربيّ. فقد وقع ترحيل التركة والمعطى كليهما إلى مجال المعالجة النقديّة. وصار التراثُ بذلك قطاعا من قطاعات الفكر التي خاض فها تيّار التحديث من أجل بناء معقوليّة جديدة للتاريخ.

لم تكن عمليّة الترحيل فعلا عقليًا أو معرفيّا خالصا. فقد مالتْ أغلب القراءات النقديّة إلى اعتباره خصما وجب البحث عن طرائقَ للتخلّص منه، وليس جزءا من نسيج البناء الثقافيّ والتاريخيّ والاجتماعيّ. ولمّا مُورسَ عليه هذا الضرب من "العنف" استجمع كلّ عناصر البقاء المادّيّة والروحيّة لإعلان نفسه مشروعا متجدّدا لتثبيت جدارته بالحياة.

.1993

<sup>53 -</sup> عبد المجيد البدوي، مواقف المفكّرين العرب من قضايا النهضة في العالم العربيّ من مطلع القرن إلى موفّى الستّينات: بحث في الثوابت والمتغيّرات، منشورات كلّية الآداب منّوبة، تونس، 1996، ص: 578. 54 هو عنوان كتاب جورج طرابيشي: "مذبحة التراث في الثقافة العربيّة المعاصرة"، دار الساقي، بيروت،

لم يكن تيّار التحديث في الأغلب تيّارا مُنتجا يُضيف ويُراكم ويتجاوز. كان مسكونا بالحداثة باعتبارها إيديولوجيا لا باعتبارها فلسفة. وهكذا فقد بربقه وتاه في أقبية التراث.

يبدو أنّ تحرير الخَلَف من سطوة السلف يحتاج إلى مقاربة أخرى لموقع هذا التراث في التاريخ والراهن العربيّين من جهة، وللحداثة روحا ومنهجا من جهة أخرى.



### المراجع العربية:

### أركون (محمّد)،

- \_\_\_\_الإسلام والحداثة والتاريخ، مجلّة الوحدة، عدد52، جانفي 1989.
- \_\_\_ تاريخيّة الفكر العربيّ الإسلاميّ، ترجمة هاشم صالح، مركز الإنماء القوميّ، بيروت، 1986.
  - أمين (سمير)، نحو نظريّة للثقافة، معهد الإنماء العربيّ، بيروت، 1989.
- البدوي (عبد المجيد)، مواقف المفكّرين العرب من قضايا النهضة في العالم العربيّ من مطلع القرن إلى موفّى الستّينات: بحث في الثوابت والمتغيّرات، منشورات كلّيّة الآداب منّوبة، تونس، 1996.
  - تيزيني (طيّب)، مشروع رؤية جديدة، المجلّد الأوّل، دار ابن خلدون، بيروت، 1976. الجابري (محمّد عابد)،
    - \_\_\_ التراث والحداثة، المركز الثقافيّ العربيّ، بيروت، 1991.
  - \_\_\_\_ نحن والتراث، قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفيّ، المركز الثقافيّ العربيّ، بيروت، 1986.
    - جدعان (فهمي)، نظرية التراث، دار الشروق، الأردن، 1985.
- **جعيّط (هشام)،** الشخصيّة العربيّة الإسلاميّة والمصير العربيّ، ترجمة المنجي الصيّادي، دار الطلبعة، بروت، 1990.
  - حرب (علي)، مداخلات، دار الحداثة، بيروت، 1985.
- خالدي (صلاح عبد الفتّاح)، أمريكا من الداخل منظار سيّد قطب، دار المنارة، جدّه، 1987. الشرفي (عبد المجيد)،
  - \_\_\_\_ الإسلام بين الرسالة والتاريخ، دار الطليعة، بيروت، 2001.
  - \_\_\_\_ الإسلاميّون..أعداء التحديث أم ضحاياه، مجلّة الوحدة، عدد96، سبتمبر 1992.
- \_\_\_المنهج المقارن في قراءة الإنتاج الديني، ضمن كتاب "القراءة والكتابة"، منشورات جامعة تونس الأولى، تونس، 1989.

### ابن عبد الجليل (المنصف)،

- \_\_\_مساهمة المعاصرين في تجديد الفكر الإسلاميّ، حوليّات الجامعة التونسيّة، عدد2001/45.
- \_\_\_المسلم المعاصر: دفاعا عن حقّ الخلف، ضمن كتاب "المسلم في التاريخ"، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، المغرب، 1999.
  - العروى (عبدالله)، مفهوم العقل: مقالة في المفارقات، المركز الثقافيّ العربيّ، بيروت، 1997.

- عمارة (محمّد)، نظرة جديدة إلى التراث، دار قتيبة، دمشق، 1988.
- العماريّ (جواد)، مفهوم التراث في الفكر العربيّ المعاصر، مجلّة الوحدة، عدد52، جانفي 1989.
  - غليون (برهان)،
  - اغتيال العقل، دار المعرفة للنشر، تونس، 1989.
  - نقد السياسة: الدين والدولة، المؤسّسة العربيّة للدراسات والنشر، ببروت، 1991.
    - الوعى الذاتيّ، المؤسّسة العربيّة للدراسات والنشر، بروت، 1992.
      - قطب (ستد)،
      - دراسات إسلاميّة، دار الفتح، القاهرة، 1967.
      - معالم في الطريق، دار الشروق، القاهرة، 1983.
- -المرزوقي (أبو يعرب)، آفاق النهضة العربيّة ومستقبل الإنسان في مهبّ العولمة، دار الطلبعة، بروت، 1999.
  - مروّة (حسين)، تراثنا كيف نعرفه، مؤسّسة الأبحاث العربيّة، بيروت، 1986.
  - ابن منظور (أبو الفضل جمال الدين)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، 1992.
  - الموسوعة الفلسفيّة العربيّة، المجلّد الأوّل، معهد الإنماء العربيّ، بيروت، 1986.

### المراجع الأجنبية:

- ARKOUN (Mohamed), Humanisme et islam, éd. Vrin, Paris, 2006.
- BAUDRILLARD (Jean), article "Modernité", in Encyclopédia universalis. vol. 12.
- BLOCH (Ernest), La philosophie de la Renaissance, éd. Payot, Paris, 1994.
- CHESNEAU (Jean), De la modernité, éd. La Découverte Maspéro, Paris, 1983.
- Claude (Levi STRAUSS), Race et Histoire, éd. Denoël, Paris, 1996.
- HENTSCH (Thierry), l'Orient imaginaire: la vision politique occidentale de l'Est méditerranéen, éd. Minuit, Paris, 1987.
- Khoury (Paul), Tradition et modernité: thèmes et tendances de la pensée arabe contemporaine (les années 60 et 70), éd. L'Harmattan, Paris, 2013.
- REDISSI (Hamadi), L'exception islamique, éd. CEREC, Tunis, 2005.
- ROY (Olivier), La laïcité face à l'islam, éd. Hachette, Paris, 2005.
- VADE (Yves), Ce que modernité veut dire, P. U. de Bordeaux, 1994.

# أزمة العلوم الاجتماعية في العالم العربي: مقـــــاربة نقـــــدية

## بقلم: أ.محمد الإدريسي

باحث في السوسيولوجيا ، مترجم دولي في العلوم الاجتماعية، باحث مشارك بمركز دراسات الوحدة العربية وعضو فريق البحث الإقليمي للجمعية الدولية للسوسيولوجيا (ISA) بالعالم العربي mohamed-20x@hotmail.com





## أزمة العلوم الاجتماعية في العالم العربي: مقــــاربة نقــــدية

### بقلم - أ.محمد الإدريسي

#### Résumés: Français

Sans prétendre à l'exhaustivité, l'article donne un aperçu sur les caractéristiques de la Crise contemporaine des sciences sociales dans le monde Arabe. Il faire ressortir Les trois crises majeures (La Crise de la question sociologique; La crise idéologique et épistémologique; La Crise d'Accumulation scientifiques et intellectuelles Des Sciences sociales dans le monde arabe), tout en tenant compte du caractère flou des frontières entre la sociologie et l'anthropologie et L'ethnologie dans le monde arabe. Cette crise peut être considérée comme une réaction à la domination de la «culture de la mémoire" Et la faiblesse des « Communautés scientifiques » Et l'absence de "société de la connaissance" arabe.

### ملخص بالعربية

تعطي هذه المقالة نظرة عامة، دون أن تكون شاملة، عن ملامح الأزمة المعاصرة للعلوم الاجتماعية بالعالم العربي. وتبرز الأزمات الثلاث الكبرى (أزمة القضية السوسيولوجية؛ الأزمة الإيديو-معرفية؛ أزمة التراكم العلمي والفكري للعلوم الاجتماعية بالعالم العربي)، مع الأخذ بعين الاعتبار التداخل وعدم وضوح الحدود بين السوسيولوجيا والأنثروبولوجيا والإثنولوجيا بالعالم العربي. يمكن اعتبار هذه الأزمة رد فعل تجاه هيمنة "مجتمع المذاكرة" وضعف "الجماعات العلمية" وغياب "مجتمع المعرفة" العربي.

.Mots-clés : Sociologie, sciences sociales, triple crise, le monde arabe

الكلمات المفتاح: السوسيولوجيا، العلوم الاجتماعية، الأزمة الثلاثية، العالم العربي.

#### مقدمة:

تحدث عالم الاجتماع المجري الشهير إيفان زيليني (Ivan Szelenyi) في مقال له بمجلة "Global Dailogue1"، عن أزمة ثلاثية تعيشها السوسيولوجيا المعاصرة بالولايات المتحدة الأمريكية (سياسيا، منهجياً ونظرياً). لقد افتقدت السوسيولوجيا الأمريكية تميزها ومركزيها العالمية التي احتكرتها خلال ستينيات وسبعينيات القرن الماضي، وفقدت قوتها المنهجية لصالح التحليلات الميدانية والسببية التي تقدمها العلوم السياسية والاقتصاد، كما خسرت خيالها النظري المرتبط بالالتزام الابستيمولوجي برؤى الرواد المؤسسين:

وقد تنبأ ألفين غولدنار (The Coming Crisis of Western Sociology) بأفول البنيوية السوسيولوجيا الغربية المقبلة" (The Coming Crisis of Western Sociology) بأفول البنيوية السوسيولوجيا الغربية المقبلة الغربية المقبلة وهو الوعي الذي يبدو الآن مفتقدا منذ الوظيفية البارسونية وانبثاق سوسيولوجيا أكثر انعكاسية وهو الوعي الذي يبدو الآن مفتقدا منذ وفاة علم الاجتماع البارسوني حوالي 1970 ودخول علم الاجتماع أكثر عصوره إثارة. إلى جانب غولدنار كان علماء اجتماع من أمثال سيمور مارتن لبست (Seymour Martin Lipset) وسي. غولدنار كان علماء اجتماع من أمثال سيمور مارتن لبست (S.M. Miller) وسي (C. Wright Mills) ويوبير بورديو (Pierre Bourdieu) وديفيد لوكوود (David Lockwood) ورالف ميليباند (Ralph ويبير بورديو (Ralf Dahrendorf) ورالف داهرندوف (Claus Offe) بالإضافة إلى أخرين من أوروبا الشرقية التي كانت حينذاك اشتراكية بمن في ذلك زيغمونت باومن (Bauman يوغسلافيا يقدمون علم اجتماع ناقد منعش. لسخرية القدر بدا أن الأزمة التي تنبأ بها غولدنار وجدت طرقها إلى الحل حيث كان الاختصاص يضع قدميه على سبيله خارج الطريق البنيوي الوظيفي متجها نحو حتفه في حين يزدهر في مكة حاضنة للطلاب الراديكاليين وبالغي الذكاء. وبعيدا عن قائمة من المفاهيم غير القابلة للفهم وغير القابلة للاختبار أمبيريقيا صارت الدروس التقديمية لعلم الاجتماع ميدانا مثيرا للتعبئة السياسية والاحتجاج الفكري(4: Szelenyi,2015).

\_\_\_\_

Szelenyi, Ivan (2015) The Triple Crisis of US Sociology. Global Dialogue. VOL. 5 / # 2 / : انظر -1 JUNE 2015.



بالفعل تحققت نبوءة غولدنار وأصبح "العلم الاجتماعي2، يعاني أزمة بنيوية: " افتقد الطلاب، الذين يبدون اليوم أكثر محافظة مما كانوا عليه ومنشغلين بمساراتهم المهنية وبالمنح الممولة، اهتمامهم بالنظريات الراديكالية، وتصارع أقسام علم الاجتماع من أجل الحصول على عدد كاف من الدروس الأساس من أجل تبرير أحجام الكليات عارضة دروسا "مغرية". (وعلى الغالب غير متطلبة لجهد دراسي) بغاية الترفيع في أعداد المسجلين لا غير (5: Szelenyi,2015).

لا يعني اختلاف البلدان أو الدول-الأمم أن علوم اجتماعهم مختلفة أو أنه يتوجب عليها أن تكون كذلك، فالمعنى الوحيد للقومية في هذا له علاقة ببعض ما بقي من الاختلافات بين المؤسسات والآباء المؤسسين وبؤر البحث. ولكن على النتائج إذا ما استحقت لقب " علم الاجتماع" ولم تكن مجرد دراسات مناطقية أو إحصاءات محلية، أن تكون مجرّدة إلى الحد الذي تغني به مجموع المعرفة العلمية الاجتماعية الكونية (15: Sztompka, 2011). إن الكونية تفرض الامتداد الوظيفي، وكل خلل أو أزمة في جزء معين من البنية ينعكس على باقي الأجزاء.

إن معايير البحث العلمي الاجتماعي (السوسيولوجي) والنظريات الجيدة كونية، وهي تتجمع في ما تراكم تطوره من أدوات المناهج وأرشيف النظريات العلمية الاجتماعية التعددية. ليس لهذا الأمر علاقة بأية وضعية كانت ذلك أن علم الاجتماع النوعي مثله مثل النظريات التأويلية التي تسود اليوم ورغم اعترافها بخصوصية ما تبحث فيه من مواضيع تتطلب هي أيضا معايير كونية حتى وإن كانت مختلفة عن تلك التي يراعها علم الاجتماع الوضعي الساعي إلى تقليد علوم الطبيعة (14: Sztompka, 2011)، فالعلم الاجتماعي متكامل التخصصات ومتفاعل مع مختلف الحقول المعرفية.

ارتبطت نشأة العلوم الاجتماعية في العالم العربي بخضم مجتمع وثقافة غير متكافئة ومليئة بالتناقضات: يتعايش العنف مع الديمقراطية، والأمية والجهل مع الرغبة في الإصلاح السياسي والاجتماعي، ووجدت هذه العلوم أرضية سوسيو-اجتماعية مليئة بالتفاوتات، الأمر الذي جعلها

<sup>2-</sup> نستعير هنا مفهوم "العلم الاجتماعي" من عالم الاجتماع الفرنسي بيير بورديو.

تستثمر معظم جهودها في محاولة فهم وتفسير طبيعة البنيات الذهنية والموضوعية العربية على أمل الإشراك الفعال للعلوم الاجتماعية في مسلسلات التنمية المحلية، الجهوبة والقطربة.

### أولا: أزمة القضية السوسيولوجية العربية:

إذا تصورنا أن القضية السوسيولوجية هي كل الشروط والمقومات والآليات الابستيمولوجية لإنتاج وتطوير المعرفة في السوسيولوجيا، من قواعد وأعراف وتقاليد وعدد نظرية وميتودولوجية، تفرض أن تلتزم بها "الجماعة العلمية"، أي مختلف الأطراف المعنية، من تأهيل وأخلاقيات فكرية ومهنية في ميادين الدراسة والبحث العلمي، وفي كل آنات ومراحل إنتاج المعارف العلمية وتقييم مصداقيتها وحدودها ومحدوديتها، ونقد عوائقها المعرفية الذاتية منها والموضوعية (بوسينو، 1995 وBourdieu,1973) فإن التأسيس لانعكاسية نقدية ذاتية في للعلم الاجتماعي في تفاعله مع العالم الاجتماعي ومع باقي العلوم الاجتماعية ضرورة حيوية: مع المجتمع ومع ذاته كعلم.

يفرض الحديث عن "علم أصول معرفة" انعكاسي ونقدي، ربط الرهان السوسيولوجي (النظري، المنهجي، السياسي والميداني) بموقع عالِم الاجتماع في السياق الاجتماعي والسياسي: موقع السوسيولوجيا والسوسيولوجي داخل المجتمع، إنتاج المعارف السوسيولوجية، الجماعة العلمية، الطلب والاستعمال السياسي للعلم الاجتماعي... كل ذلك في إطار إنتاج البنية الموضوعية والذاتية لعالم الاجتماع. يمكن أن نميز بين أربعة أنوع من علماء الاجتماع في السياق العربي المعاصر (Spurk,2006) في إطار الحديث عن السوسيولوجيا كحرفة (بوبكر، 2011):

السوسيولوجي المثقف: هو السوسيولوجي الذي يكسب المعرفة من الآخرين من تفاعله مع بيئة عمومية مواتية للنقد السوسيولوجي. تنخرط هذه الطائفة مع المجتمع، عبر مشروع تجاوز وترقية الحياة الاجتماعية.

السوسيولوجي الأكاديمي: هو "العالم" (بحسب ماكس فيبر) و"الملتزم" (بلغة بيبر بورديو) الذي يتمأسف تجاه الفضاءات العمومية الواسعة، ويتكئ جوهريا على معايير وقواعد الإنتاج العلمي والسلوكات الأكاديمية المتميزة التي تستثمر غالبا في البحث. وينطبع "عالم السوسيولوجيين الأكاديمين" بعلاقة غامضة مع حقلي الاقتصاد والسياسة.



السوسيولوجي الإعلامي أو سوسيولوجي الإعلام: هو الموجود على الدوام في وسائل الإعلام. إنه في الوقت ذاته "فاعل وناتج الصناعة الثقافية". السوسيولوجي الإعلامي بمثابة رجل فرجة وإثارة، يبحث عن سلطة رمزية ضرورية من أجل اعتراف يصعب بلوغه سوى من خلال المهارة والصناعة الإعلامية. فكلما تم تبسيط و"تفتيت" الخطاب السوسيولوجي لأجل التأثير في الجمهور، يصبح السوسيولوجي أكثر قربا من الصحفي، وتصبح أيضا المسافة بينهما غامضة هي أيضا إلى درجة يصعب معها التمييز بين التخصصين.

السوسيولوجي الخبير أو سوسيولوجي الخبرة: أسهم هذا الصنف منذ وجوده في تعاقدية وحرفية السوسيولوجيا. يرتكز الرأسمال الرمزي للخبير على التخصص الثاقب، ومدى ملائمة اختيار نموذج التحليل، والتجربة المكتنزة، وعلى المهارة المعترف بها. يترجم السوسيولوجي الخبير إرادة الاعتراف به اجتماعيا، وإنتاج حياة مهنية تحول السوسيولوجي "العالم" و"الملتزم" إلى خبير تقنى.

إذا أردنا التساؤل عن أي نموذجي حرفي يهمن على المشهد السوسيولوجي العربي، سنجد أنفسنا في عمق الأزمة المهنية التي تعاني منها السوسيولوجيا والعلوم الاجتماعية العربية. صحيح أن الصنف الأول (المثقف) نادر جدا ضمن حقل العلوم الاجتماعية، وأن باقي الأصناف تتوزع بين الأساتذة (الجامعيين) والباحثين (بالمراكز والمؤسسات البحثية)، إلا أن غياب الحدود الفاصلة بين هذه النماذج المهنية يجعل من الصعب رصد وتعيين ما يصطلح عليه ب"السوسيولوجي الخالص" (Sociologue Pure).

إن الأزمة التي تعانبها السوسيولوجيا العربية المعاصرة تقترن بالشروط الموضوعية المحددة "للحرف" و"المهن" العملية داخل "الجماعة العلمية". إن غياب جماعة علمية قادرة على التعيين الرمزي لطبقة السوسيولوجيين المعاصرين، مقترن بغياب "الهوية السوسيولوجية" للباحث العربي، فبفعل الأزمات السياسية والاجتماعية التي عرفتها مجموعة من الدول العربية خلال العقود الأخيرة، أصبحت فكرة الاحترافية السوسيولوجية هشة وصعبة (غير خالصة): تتعايش إشكالات القضية السوسيولوجية مع الرهانات السياسية للمسألة الاجتماعية، والالتزام السوسيولوجي مع الشروط الاجتماعية العالمية للخبرة الدولية، ناهيك عن غياب الوحدة والانقسام الذي يطبع الباحثين العرب نظر (كما قلنا سابقا) لغياب "جماعة علمية" ملتزمة

وأكاديمية، فيصبح الاعتراف الرسمي بالسوسيولوجي منفلت من الدائرة الأكاديمية للعمل الإنتاجي الملتزم وبقترن "بالطلب على السوسيولوجي وعلى السوسيولوجيا".

إن المعارف السوسيولوجية المهددة بالزوال تظل غير مؤكدة. ففي ميدان التكوين، فإن إعادة إنتاجهم البسيط، تتردى أكثر فأكثر. الآباء المؤسسون للعلم (كارل ماركس، إميل دوركهايم، ماكس فيبر) لم يعودوا دائما معروفين ولم يظلوا مرجعا نظريا ومنهجيا. أما قواعد "حرفة" السوسيولوجي، فهي ليست معتمدة بشكل كافي وغير مطبقة في الممارسة (بوبكر، 2011) وتغيب أو تُغيب الانعكاسية وسوسيولوجيا السوسيولوجيا بشكل مستمر.

### ثانيا: الأزمة الأيدو-معرفية للعلوم الاجتماعية بالعالم العربي:

إذا اعتبرنا أن وجود سوسيولوجيا متقدمة تتمثل في وجود نسق، أو أكثر من نسق نظري، يتسم كل منها بالاتساق بين العناصر التي يتكون منها، وهذا ما يسمى بالاتساق الداخلي، ويفسر تفسيرا موضوعيا للظواهر والوقائع الاجتماعية، على هذا النحو يوفر ما يمكن أن يسمى الاتساق الخارجي؛ وهذا يعني أن لكل جهد في السوسيولوجيا وظيفتين: الأولى وظيفة علمية، تتمثل في إرساء قواعد العلم والعمل على تقدمه، وتوفير فهم موضوعي للواقع الاجتماعي، والوظيفة الثانية وظيفة اجتماعية تتحقق بالإسهام في رفع وعي الإنسان بنفسه وبمجتمعه والعالم والكون، وترشيد تعامله معه (حجازي، 1976: 13)، لكن في ظل العلاقة بين العلمي (القضية السوسيولوجية) والاجتماعي (المسألة الاجتماعية) يتولد الإيديولوجي، وهو ما يمنع تبلور إنتاج سوسيولوجيا المشاركة العامة بالعالم العربي من جهة، ويزيد من حدة ومستوى الأزمة المنهجية والنظرية للعلوم الاجتماعية العربية من جهة أخرى.

تقترن صعوبة إنتاج معرفة اجتماعية عربية ملتزمة، بوهم رهان القطيعة مع التاريخ، وما يترتب عنه من تعايش هجين لإيديولوجيات الانتماء الهوباتي لعلم الاجتماعي (الخلدونية، الكولونيالية...). وتتولد عن هذه الصعوبات الايديو-معرفية صعوبات منهجية وتاريخية من نوع آخر: التداخل بين مختلف العلوم الاجتماعية و"غياب التخصص" وفي نفس الوقت القطيعة مع مقولة "الفكر المركب"، ورغم كون التفاعل والتكامل بين التخصصات الاجتماعية يفيد أكثر مما



يضر الشرط الموضوعي لإنتاج المعرفة العلمية، إلا أن عدم الوعي النوعي بالتموقع الابستيمولوجي ينتج صعوبة أخرى مقترنة بالتداخل بين التاريخي والاجتماعي.

لتجاوز هذه الصعوبات المنهجية والإيديولوجية اقترح الدكتور عبد الصمد الديالمي (الديالمي، 1986) تسع مقاييس يمكن إتباعها من أجل التأريخ للسوسيولوجيا المغربية، ومنه الفصل بين العلمي-المعرفي والإيديولوجي-السياسي (ويمكن تعميمها على مختلف السوسيولوجيات القومية والعلوم الاجتماعية بالعالم العربي التي تعاني من نفس الأزمة).

### ويمكن عرضها كما يلى (الإدريسي، 2009: 135):

المقياس الزمني: الدمج بين الأبحاث بحسب الانتماء التاريخي، ويؤدي هذا المقياس إلى التمييز بين سوسيولوجيا ما قبل كولونيالية (خلدونية مثلا)، وسوسيولوجيا كولونيالية (1912-1956) وسوسيولوجيا ما بعد كولونيالية.

المقياس الجغرافي: التمييز بين الأبحاث بحسب اهتمامها بالسهول أو الجبال، المدينة أو البادية؛ وقد أحصى بول باسكون "Paul Pascon" من بين 566 إحالة في الأنثروبولوجيا الجهوية في المغرب قبل 1956، %52 تتعلق بالجبال %33,5 تتعلق بالمناطق شبه الصحراوية والصحراوية، و 144 فقط بالسهول.

المقياس العرقي: وهو المؤدي-داخل السوسيولوجيا الكولونيالية إلى التمييز ين البرابرة والعرب، بين العرف والشرع.

المقياس اللغوي-السياسي: التمييز بين السوسيولوجيا الناطقة بالفرنسية، والسوسيولوجيا الناطقة بالإنجايزية. الناطقة بالإسبانية، والسوسيولوجيا الناطقة بالعربية، والسوسيولوجيا الناطقة بالإنجايزية.

المقياس المؤسسي: المؤدي إلى التمييز بين السوسيولوجيا الأكاديمية والسوسيولوجيا الحكومية (أثناء/بعد الحماية) والسوسيولوجيا الحرة (الشركات المقاولات الجمعيات).

المقياس الإيديولوجي: التمييز بين السوسيولوجيا الممهدة والمبررة للاستعمار، والسوسيولوجيا المضادة للاستعمار (أثناء/بعد الحماية).

المقياس الديني: التمييز بين سوسيولوجيا المسلمين، وسوسيولوجيا الهود، وسوسيولوجيا المسحيين في المغرب (قبل/أثناء/بعد الحماية)؛ ثم التمييز بين سوسيولوجيا الإسلام الشعبي (عبادة الأولياء مثلا).

المقياس المنهجي: التمييز بين سوسيولوجيا وهمية، وسوسيولوجيا تأويلية، وسوسيولوجيا علمانية وضعية، وسوسيولوجيا فينومينولوجية.

مقياس الموضوعات: التمييز بين سوسيولوجيا القبيلة، سوسيولوجيا العائلة، سوسيولوجيا القانون، السوسيولوجيا الصناعية، سوسيولوجيا الثقافة...

يبدو أن الأمر يتعلق بمحاولة ابتداع "سوسيولوجيا" أو "علوم اجتماع" بديلة "أو أهلية " عديمة الجدوى مضرة بالاختصاص. لا يَعْرف العلم بما في ذلك العلم الاجتماعي حدودًا، إنه يطوّر مجالا للمعرفة يرحب فيه بمساهمات كل علوم الاجتماع القومية والقارية والإقليمية وحتى المحلية ترحابا كبيرا. يمكن أن تكون لها نفس فرص البحث، وبرامج بحثية واحدة وتركيزا مختلفا على بعض المسائل أو التوجهات ولكنها لا تتطلب أية مناهج بديلة أو نظريات أهلية .وبدلا من المحاججة بالحاجة إلى علوم اجتماع بديلة يمكن أن ننصح بأن ثمة الكثير من العمل العلمي الاجتماعي الذي يجب القيام به في العالم اللاغربي، ولكنه مبني دائما على المعايير المنهجية ويساهم في مجموع النظريات الكونية. ما من شيء بديل أو أهلي هاهنا بل وبكل بساطة علم اجتماع جيّد (15: Sztompka, 2011)، إن الإغراق في التقويمات المعيارية المحفزة لثنائية "الأنا" و"الآخر" داخل العلوم الاجتماعية، والبحث عن سبل تعميق اللاتكافؤبين الإنتاجات السوسيولوجية لمختلف الدول القومية يعزز بدوره من تفاقم الأزمة الإيديو-معرفية للعلم الاجتماعي كعلم كوني وموضوعي.

## ثالثا: أزمة التراكم والإنتاج الفكرى الملتزم بالعلوم الاجتماعية العربية:

ميز عالم الاجتماع الأمريكي "مايكل بوراووي" (Michael Burawoy) بين أربعة أنواع من السوسيولوجيا (وسعى إلى تطبيقها على مختلف العلوم الاجتماعية): سوسيولوجيا مهنية وسيويولوجيا نقدية (منتجة، وموجهة نحو المثقفين والأكاديميين)، وسوسيولوجيا المهنية على برامج وسوسيولوجيا العموم (موجهتان نحو جمهور العموم)، وتعتمد السوسيولوجيا المهنية على برامج



بحثية متعددة ومتداخلة، لكل منها افتراضاته الخاصة، ونماذجه الأصلية وأسئلته المحددة، وأدواته المفاهيمية والنظريات الناشئة عنه (بوراووي، 2010)، ويدرس البحث الاجتماعي النقدي الأسس-الظاهرية والمتضمنة، المعيارية والوصفية- التي تقوم عليها البرامج الخاصة بالبحث الاجتماعي المبني، غير أن البحث الاجتماعي العمومي أسس لحوار بين البحث الاجتماعي وبين مستويات عديدة من العموم (حنفي، 2014: 4-5).

وفي ارتباط بموقع الباحثين الاجتماعيين العرب ضمن هذا التصنيف، وجد ساري حنفي أن هناك غياب الحوار/ النقاش المتصل هذه القضية بالمشرق العربي وهناك عدم توازن بين المقالات/الكتب المهنية المنشورة، والمقالات الصحفية والتقارير غير المنشورة في مئتين وثلاث (203) سير ذاتية لعلماء اجتماع بالعالم العربي، في التركيز على نوع واحد وغياب النقاش (حنفي: 5) الناجم عن غياب "الجماعات العلمية".

وخلص إلى نتيجتين أساسيتين (حنفي: 10):

1-ضعف البحوث العامة في كل أنحاء الوطن العربي وإن كان ذلك لا ينطبق على حالة المشرق العربي بشكل خاص.

2- ليس هناك صلة بين أنواع البحوث الأربعة هذه في المشرق العربي، بينما نجد أن الوضع "صحي" أكثر في الدول العربية الفرنكوفونية حيث نلحظ توازناً وتداخلاً بين أنواع البحوث الأربعة، وحيث مقدار البحوث المهنية في المنطقة الأخيرة مؤشر جيد على وضع أكثر صحية هناك.

تفوق الميزانية المخصصة للبحث العلمي بالولايات المتحدة الأمريكية 359,9 تريليون دولار مقابل 51,1 لليابان (أكثر من سبعة أضعاف)). ومن حيث النتائج تظل الهوة بين الولايات المتحدة وباقي دول العالم واسعة جدا. في سنة 2001 نشر العلماء والباحثون في العلوم الاجتماعية 200870 ورقة في "الدوريات الكبرى"، تلها اليابان 57420 ورقة؛ المملكة المتحدة 47660؛ ألمانيا 43623؛ فرنسا 31317؛ والصين 20978، وعندما يتعلق الأمر بكبار الباحثين نجد الولايات المتحدة تملك 3835 متفوقة بثمانية أضعاف على المملكة المتحدة التي تحتل المرتبة الثانية. أنتجت الولايات المتحدة حوالي ثلث المواد العلمية العالمية خلال سنة 2001 بنسبة 44% من الاستشهادات. من الواضح أن الأمر لا يتعلق بمسألة الحظوة لكن يميل علماء

الاجتماع الأمريكيين إلى الاعتماد على بعضهم البعض. تستند هذه الأرقام على افتراضات اعتباطية ولكنها؛ مع ذلك؛ أساسية لتحديد المجال العلمي – توزيع المكافات، أشكال الاعتراف، قواعد المنافسة ورهانات الصراع ( (2011) burawoy,2015; Marginson S and Ordorika I).

في المقابل وعلى الضفة الأخرى (العالم العربي) نجد الصورة مغايرة تماما. فإذا أخدنا نموذج الجمعية التونسية لعلم الاجتماع، نجدها قد فقدت إستراتيجية عملها السوسيولوجية والأكاديمية. في الماضي، كانت الجمعية نموذج يحتدا به مغاربيا وعربيا ودوليا، من ناحية الإنتاج والمراس المهني الذي ميز أنشطتها العلمية (خلال فترة الراحل عبد القادر الزغل)، أما اليوم، فخلال جلسة عامة انتخابية للجمعية في 29 يونيو 2013، لم تجمع من الحضور سوى على 35 مصوتا قانونيا. لم يكن التقرير الأدبي المحفز للنشاط خلال السنوات الثلاث الماضية جاهزا ولا التقرير المالي... ليس للجمعية مقر ولا ميزانية ثابتة ولا حتى موقع الكتروني أو نشرة إعلامية داخلية... وأصبحت مليئة بطلبة الماجستير (الماستر) والدكتوراه الذين يغلب عليهم الهم التشغيلي (حنفي، وأصبحت مليئة بطلبة الماجستير (الماستر) والدكتوراه الذين يغلب عليهم الهم التشغيلي (حنفي، الوطنية في تحقيق التواصل العلمي بين الباحثين للرقي بالبحث الاجتماعي.

لولا العمل الجبار الذي تبدله الجمعية العربية لعلم الاجتماع ومجلة إضافات (المجلة العربية لعلم الاجتماع)، في التأسيس لمجتمع المعرفة العربي وللجماعة العلمية السوسيولوجية بالوطن العربي، لأمكننا الحديث عن احتمال "نهاية البحث الاجتماعي العربي" في شقه الأكاديمي والملتزم والتنافسي.

تعاني العلوم الاجتماعية بالعالم العربي (كما في معظم دول الجنوب) من مشكل التبعية الأكاديمية والامبريالية الفكرية للعلوم الغربية. رغم كون هذه التبعية انعكاس للانقسامات ذات الأساس الأكثر خارجية عن مجتمعنا المعولم (389: Sztompka, 2011)، إلا أنها تسهم في إنتاج سوسيولوجيا للسوسيولوجيا مبنية على ممارسات إيديولوجية أكثر منها أكاديمية. تغذى التبعية الأكاديمية العلمية بوصفها حقل بحث مما ينجز من الدراسات الاجتماعية للعلم ومن الإبيستيمولوجيا النقدية ومن دراسات التعليم العالي المقارنة، وهو يشمل بنية إنتاج المعرفة وجولانها غير المتساوية التي انبثقت تاريخيا بالتوازي مع النظام العلمي الدولي. تتكون هذه البنية من مسارات مؤسسية ومادية ورمزية مترابطة أنتجت طرائق مختلفة في البناء الأكاديمي (, 2011).



تمتد جذور هذه التبعية إلى لحظة نشوء السوسيولوجيا كعلم "وضعي"، وتطورت اليوم إلى صراع بين "السوسيولوجيا الغربية" و"السوسيولوجيا القومية"، لذلك ليس ثمة إجماع حول إمكانات تجاوز التبعية الأكاديمية وسُبُلِهِ على مستوى كل باحث فرد يسر بناء المسار الميى من خلال التعليم العالي الدولي والنشر بالإنكليزية من دون شك اجتياز الحدود نحو الاعتراف الأكاديمي حتى وإن كان ذلك على العموم أكثر تحققا بالنسبة للعلوم الطبيعية . ولكن هذه السبيل إلى تركيم رأس المال العلمي لا تؤدي ضرورةً إلى نمو علمي أوسع في المجتمعات الطرفية (Beigel, 2011 : 20).

يبدو أن الصورة المعاصرة للتبعية ترتبط بهيمنة اللغة الانجليزية على معظم الإنتاجات العلمية العالمية، وجعلها "اللغة الرسمية للعلوم الاجتماعية". في ظل ضعف أو غياب الجماعات العلمية وندرة الدوريات الأكاديمية الملتزمة، يمكن التكهن بأن اللغة الانجليزية ستواصل هيمنتها على حقل الإنتاج العلمي الاجتماعي، وستعمق الأزمات التي تعاني منها العلوم الاجتماعية القومية بدول الجنوب (العلوم الاجتماعية بالوطن العربي خاصة).

### سبل الخروج من الأزمة:

انتقدت غورمندر ك .بهامبرا (Bhambra,2015) فكرة التأسيس لسوسيولوجيا كونية (وضمنه لعلوم اجتماعية كونية) كسبيل من سبل رد الاعتبار للسوسيولوجيا القومية وضمان الاعتراف العالمي بها عبر تجاوز "المركزية الأوربية" (في إطار جدلية "الأنا" و"الأخر" في العلوم الاجتماعية)، وهي في ذلك تبرز حدود المكونات الثلاثة للسوسيولوجيا الكونية: 1- الانتقال نحو باراديغم متعدد الحداثات، 2- الدعوة إلى سوسيولوجيا كونية متعدد الثقافات، و 3- محاججة تدافع عن المقاربة الكوسموبوليتانية الكونية.

وتُقدم بهامبرا تصور جديد قائم على ما تسميه ب"علوم اجتماع مترابطة" قائمة على "إضفاء الصبغة القومية" على "سوسيولوجيا كونية متعددة الثقافات" لتجاوز النقص الذي تعانيه دول الجنوب في إنتاج علماء اجتماع من المستوى العالمي. لتحقيق ذلك يجب التركيز على إنتاج علوم اجتماع قائمة النقد ما بعد الاستعماري والناقض للاستعمار الذي طال المركزية الأوروبية، بوصف تلك المقاربة طربقا أفضل لفهم حاضر كوني نتقاسمه. الانشغال المركزي بسوسيولوحيا

مترابطة هو إعادة التفكير في علم الاجتماع بوضع تواريخ الانتزاع والاستعمار والاستعباد والتملك في قلب علم الاجتماع التاريخي والاختصاص عامّة. في تأسيس "الكوني الاستعماري" أنا أحاجج بأن ليس بمقدورنا، من دون فهم دلالة علم الاجتماع، فهم ومعالجة الحاضر ما بعد الاستعماري والناقض للاستعمار ذاك الذي يفترض به أن يكون حقل " علم الاجتماع الكوني" النقدي في تمام معناه (8: Bhambra,2015).

ولا يمكن تفعيل ذلك إلا بالرجوع إلى المبادئ الثلاث التي حددها إيفان زيليني (Szelenyi,2015)، في إطار الحسم مع مقولات التبعية والبحث في تاريخ العلوم الاجتماعية عن وصايا الرواد المؤسسين، للعمل على تجاوز الأزمات التي تعانيها العلوم الاجتماعية العربية والعالمية، وتفعيل مقولة علوم اجتماع متعددة الثقافات:

- لعلم الاجتماع مزية إضافية على باقي "العلوم الاجتماعية" حيث ينزع علماء الاجتماع إلى انتهاج انعكاسية نقدية تجاه المعطيات. ويصح ذلك أكثر على الباحثين الكيفيين من "أكاديمي الكم". يعلم الإثنوغرافيون الذين تربوا على أيدي هوارد بيكر (Howard Becker) ذلك أفضل العلم: على المرء أن "ينغمس" في الظروف الاجتماعية قبل أن يصير بإمكانه معرفة ما الأسئلة الصحيحة القابلة للوضع. يبين الإثنوغرافيون المتيقظون، وكذا البعض من باحثي التحقيقات بالطبع، مدى ما يتوجب من العناية حتى يتم اقتناص الواقع الاجتماعي.
- يستحسن أن يقبل علم الاجتماع هويته بوصفه "علما" على أن يكون علما بتمام معنى الكلمة. نعم بإمكاننا أن نسأل "لماذا" ولكن يكون علينا أن نظل متشككين حيال مقدار توفق إجابتنا على هذا السؤال. بهذا المعنى يستحسن أن تتعلم الاقتصاديات والعلم السياسي البعض من تواضع علم الاجتماع.
- يجب العودة إلى التقليد الكلاسيكي لماركس وفيبر في زمن كان فيه علم الاجتماع في مواجهة قضايا كبرى. يمكن للاقتصاديات النيوكلاسيكية ولعلم الخيار العقلاني السياسي أن يدعيا العلمية، ولكن سيكون من الرعونة أن يحاول علم الاجتماع أن يصير "علما عاديا" آخر وكذا أن يتخلى عن الصرامة حتى يصير سردية منضبطة التعبير سياسيا. بدلا عن ذلك، لم لا نعود إلى التقليد الكلاسيكي عندما كان علم الاجتماع يضع الأسئلة الكبرى وبرفع، على طريقته الانعكاسية والتأويلية، تحديا جديا في وجه الاقتصاديات (وفي وجه العلوم السياسية الوليدة آنذاك) (5: Szelenyi,2015).



### مراجع الدراسة

- الإدريسي، الحسين (2009). مع الدكتور عبد الصمد الديالي في "ملامح تطور السوسيولوجيا في المغرب". المجلة العربية لعلم الاجتماع (إضافات): العدد السابع، صيف.
- بوبكر، بوخريسة (2011). السوسيولوجيا المغاربية: بين التركة الكولونيالية ورحلة البحث عن الهوية. المجلة العربية لعلم الاجتماع (إضافات). العدد الخامس عشر. صيف.
- بوراووي، مايكل (2010). نحو سوسيولوجيا للعموم. المجلة العربية لعلم الاجتماع (إضافات): العدد العاشر، ربيع.
- بوسينو، جيوفاني (1995). نقد المعرفة في علم الاجتماع. ترجمة مجد عرب صاصيلا. بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر.
- حجازي، مجد عزت (1986). "الأزمة الراهنة لعلم الاجتماع بالوطن العربي." في: مجد عزت [وآخرون]. نحو علم اجتماع عربي: علم الاجتماع والمشكلات العربية الراهنة. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية. (سلسلة كتب المستقبل العربي؛ 7).
- حنفي، ساري (2014). علم الاجتماع التونسي بعد الثورة: حوار مع الدكتور منير السعيداني. المجلة العربية لعلم الاجتماع (إضافات): العدد الثالث والعشرين والرابع والعشرين، صيف وخريف.
- حنفي، ساري (2014). الشرذمة إشكالية الأنشطة البحثية للأكاديميين في العلوم الاجتماعية في العالم العربي. المجلة العربية لعلم الاجتماع (إضافات): العدد السابع والعشرين، خريف.
- الديالي، عبد الصمد (1986). ملامح من تطور السوسيولوجيا بالمغرب." في: مجد عزت [وآخرون]. نحو علم اجتماع عربي: علم الاجتماع والمشكلات العربية الراهنة. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية. (سلسلة كتب المستقبل العربي؛ 7).
- Beigel, Fernanda (2011). Academic Dependency. Global Dialogue. VOL. 2 / # 2 / NOVEMBER 2011.
- Bhambra Gurminder K (2015). Global Sociology in Question. Global Dialogue. VOL. 5 / # 2 / JUNE 2015.

Bourdieu, Pierre (1973), Le Métier du Sociologue. Paris : Mouton. Burawoy, Michael (2015) Facing an unequal world. Current Sociology, Vol. 63(1) 5–34.

Marginson S and Ordorika I (2011) 'El central volume de la Fuerza': Global hegemony in higher education and research. In: Rhoten D and Calhoun C (eds) Knowledge Matters: The Public Mission of the Research University. New York: Columbia University Press, pp. 67–129. Mason P (2013) Why It's Still Kicking Off Everywhere. London: Verso.

Spurk, Jan (2006). Quel Avenir de la Sociologie?. Paris : "Presses Universitaire de France

Szelenyi, Ivan (2015) The Triple Crisis of US Sociology. Global Dialogue. VOL. 5 /# 2 / JUNE 2015.

Sztompka, Piotr (2015). Ten Theses on the Status of Sociology in an Unequal World. Global Dialogue. VOL. 2 / # 2 / NOVEMBER 2011.



# نحو آليات إبيستيمولوجية منطقية لتعزيز المناهج التعليمية والتربوية في العصر الرقمي: الواقع العربي الإسلامي نموذجا

## بقلم: أ.د. موسى فتاحين

أستاذ المنطق والفلسفة الإسلامية

جامعة الجيلالي بونعامة خميس مليانة (الجزائر)

Moussa. fatahine@gmail. com





## نحو آليات إبيستيمولوجية منطقية لتعزيز المناهج التعليمية والتربوية في العصر الرقمي: الواقع العربي الإسلامي نموذجا

### بقلم - أ.د. موسى فتاحين

#### ملخص الدراسة:

أتناول في هذه الورقة البحثية بعضا من المشكلات التربوية التي يطرحها الواقع المعاصر، الواقع الرقمي المدجج بالآليات ذات الذكاء الاصطناعي والأنساق المتعددة، التي فرضها الحتمية العلمية والتطور التكنولوجي المذهل. ترتب عنه تغير سريع في الكون وأعماقه، أثّر على المعلّم والمتعلّم، في حقل العولمة المعاصرة. تلك التي تعمل على صناعة الإنسان الأنموذج، بمقياس الآليات التكنولوجية والإعلامية.

هذا، فإذا كانت هذه الرقمنة واقعا لا نستطيع أن نغفله ولا حتى نستطيع أن نعيش في معزل عنه، تعدّ حتمية تجمع الشعوب في حقل واحد وبسرعة كبيرة أثرت على الفرد والمجتمع، فإنّ مشكلتنا تنحصر في: كيفية تخليص مدارسنا ومؤسساتنا من التبعية التعليمية، وحسن التعامل مع الرقمنة دون الذوبان فها؟ كيف نعزز آلياتنا التعليمية والتربوبة لتستفيد من واقع العالم الجديد دون انسلاخ أو تجرّد من الهوبّة العربية الإسلامية؟

الدراسة تكشف عن تحصين ممكن بالتركيز على ضبط الحدود وإدراك المعاني لإدخال الفرد في عمق المجتمع الأصيل والتمييز بين الجواهر والأعراض بواسطة اللغة الطبيعية التي تقوى على الحمولة الثقافية الكافية والضرورية، ثم تفعيل آليات الاستدلال حتى يهيأ المجتمع البرهاني الذي يقوى على الطرف الإقناعي الذي تريده العولمة اليوم. ثمّ العمل على تكريس الروح النقدية الحقيقية التي تقدر على البدائل النابعة من الهوية والأصول.

لهذا اخترنا أن تدور معالجتنا على المراحل التالية: أولا . تشخيص الواقع التربوي التعليمي في العالم العربي والإسلامي ثانيا ـ الحداثة الرقمية وتناقضاتها مع المبادئ التعليمية التربوية ثالثا ـ دور الآليات المنطقية في بناء الفكر عند الفرد العربي المسلم رابعا ـ دور النقد والبدائل في تنمية المناهج التربوية والتعليمية خامسا ـ استراتيجية التحرك في العالم الرقمي سادسا . نتائج وتوصيات .

#### تقديم:

إنّ الحديث عن تكوين المجتمع لا ينفصم عن مشروع تكوين الفرد فيه، ولا نختلف في القول بأن كليهما يحتكمان إلى مسالك التربية والتعليم. وهذا الذي نجده حاضرا في كل المؤسسات مذ أدرك الإنسان الحاجة إلى التغيير من ذات الفرد لتغيير ما حوله.

إنّ الذي نحن فيه الآن لا يختلف عن ذاك وذلك الذي شغل فكر المربين والمصلحين، الفلاسفة والعلماء.. في العصور والأمصار. وكل هذا، من أجل المواكبة والاستفادة، والتفكير في اختيار أساليب التمكين. والذي نناقشه من مشكلات تعليمية وتربوية، اليوم، لا يخرج عن هذا المجال. مقابلة بين التربية والتعليم من جهة، وحملته الحداثة وما بعدها للبشرية قاطبة، وللمجتمع الإسلامي خاصة. أقربها إلينا، وأكثرها تمظهرا في حياتنا، نجده في تكنولوجيا ووسائل الإعلام. إنها آلات صارت مبثوثة في كل بيت وفي كل مدرسة، بل، قل، في كل مكان من الأرض، وأصطحبت معها مصطلحات جديدة، وسلوكات غريبة، كلها تسبح في حقل الرقمنة العصرية.

فإذا كانت هذه الرقمنة واقعا لا نستطيع أن نغفله ولا حتى نستطيع أن نعيش في معزل عنه، تعدّ حتمية تجمع الشعوب في حقل واحد وبسرعة كبيرة أثرت على الفرد والمجتمع، فإنّ مشكلتنا تنحصر في: كيفية تخليص مدارسنا ومؤسساتنا من التبعية التعليمية، وحسن التعامل مع الرقمنة دون الذوبان فها؟ كيف نعزز آلياتنا التعليمية والتربوية لتستفيد من واقع العالم الجديد دون انسلاخ أو تجرّد من الهويّة العربية الإسلامية؟

إنّنا اليوم، أمام آليات جديدة، وتحولات سريعة، فكيف يستطيع التعليم والتربية في مؤسسات العالم الإسلامي تجسيد استجابة ناجحة في هذا العالم المدجج؟ أو على الأقل، كيف نحمي أبناءنا من أخطار الرقمنة ونحسن توجههم إلى استغلالها بحكمة؟ ما مبرر توقف المعلّم والمتعلّم عن النقد وتقديم البدائل؟



## أولا - تشخيص الواقع التربوي التعليمي في العالم العربي والإسلامي:

في البداية أوضح بعض النقاط التي تتوارى بينها المغالطات، وهي محاولة تقيم الواقع التربوي عن طريق الإحصاء واستعمال البيانات والأرقام، بالاعتماد على الآليات والوسائل التكنولوجية الحديثة. فالشيء الحقيقي في هذه العملية يكمن في الكم الهائل الذي يقصد المؤسسات التعليمية في العالم الإسلامي، والإمكانيات المادية والبشرية المُعدّة للتعليم، والأموال المرصدة لذلك. فقد يختلف الأمر من دولة إلى أخرى حسب وضعها المادي تلتقي في أهدافها العامة، في جوهرها الحرص على نشر العلم، وتنوير الناشئة بأنوار العلم الحديث، وتربيتهم على مناهج التربية المعاصرة " تلك هي الصورة التي رسمتها المنظومات التربية والتعليمية في غالب أقطار العالم الإسلامي. وكان ذلك حاضرا في جملة الخطاب السياسي للتربية، لا في الخطاب التربوي للسياسة. الذي لا يغادر التقييم الاقتصادي للمؤسسات التعليمية، بدلا من التقييم التعليمي لهذه المؤسسات ( مدارس وجامعات... ). فعلى محور المنشآت القاعدية ليس هنالك خطر كبير، أمّا على مستوى التعليمية والمتعلّم والمعلّم، فليس لدينا ما نحاسب به، إلا مصاريف يقابلها إفلاس.

الواقع التعليمي في العالم الإسلامي لا يتعدى صناعة المقلّد، وتكوين الفرد المُبرمج، يركز على الاستجابة دون الفعالية، يكثر فيه طابع الاستهلاك على الإنتاج. وهذا يفسر بعجز النظام التعليمي عن الاستجابة لمتطلبات النهوض الحضاري  $^2$ ، وأبسط سؤال يمكن للباحث أن يطلّ من خلاله على ساحة التعليمية في عالمنا اليوم هو عدم وجود إجابة واضحة عن ماذا نريد؟ وهل استطاع التعليم في العالم الإسلامي بالمناهج التي اعتمدتها مؤسساته تكوين النموذج الذي أرادته؟

إنّه واقع لا يستطيع أيّ أن يخفيه، لأن الترتيب بات يكشفه في مراتب ما بعد الألف، بمنتوج صار . للأسف ـ كالعملة الرديئة التي تفقد كل يوم مزيدا من قيمتها، والأدهى أنها كشأن كل الأشياء الرديئة... هي المهيمنة في سوق التعامل" . إنّنا لسنا بصدد تقييم هذا الواقع جزافا، بل، نتحدث

عن الفرد المتعلم في وسط التكنولوجيا والرقمنة أ، والحال الذي صار إليه، كارتباطه بالصورة والألوان والأصوات دون إدراكه للمعاني التي تحملها الجمل، وحتى لو حصل هذا الإدراك فإنّه يتعذر الجواب والتعبير، لقد حضر الرسم وغاب الحدّ... أما في النشاط التعليمي فعلى جميع مراحله ومستوياته، تكاد تأفل الأفعال وتظهر ردود الأفعال. وهذه ميزت خطيرة يصعب معالجتها في ما بعد، الاندفاع نحو عالم الاليكترونيك دون تحليل ودون دراسة يعدّ مجازفة حقيقية أ، وهذا الذي يجده المعلمون في الميدان، ويفسرون به ضآلة الميل إلى التعامل مع المعاني ونقدها، والخلط بين الإقناع والبرهان، و قصور روح البدائل.. كل هذه الفعاليات هي أساس التعلم الناجح، الناجح حسب أصول الثقافة الإسلامية.

بإمكان أي معلّم أو مربّي أي يكتشف، ضعف التعبير والتأليف الحر عند المتعلّم، وميل فيه عقرب الاستهلاك دون النقد والبرهان، وكأنه مشروط لا قبل له بالأمور الأخرى. أغلبيتهم لا يألفون تقديم البدائل بعد حلول الأزمات المعرفية والمنهجية والثقافية. وهنا لا نجانب الصواب إذا حصرنا هذه الأزمة الديداكتيكية في العالم الاسلامي في الفرد ذاته وليس في الرقمنة.

#### ثانيا: الحداثة الرقمية وتناقضاتها مع المبادئ التعليمية التربوية:

على واجهة عالم الرقمنة اليوم يبدو التقدم التكنولوجي من أبرز الأحداث الانسانية خلال القرنين 20 و 21 ولا شيء أدلّ عن ذاك التقدم سوى الثورة العلمية العميقة التي ولجت كل الميادين، والذي يهمنا في هذه الورقة، هو، ميدان التربية والتعليم. لقد اجتاحت السبرنتيقا  $^{5}$  كل

<sup>1-</sup> الرقمنة: مصطلح معاصر، نعني به التطبيقات الأدائية التكنولوجية للأنساق المنطقية، والتعبير الجبري والحسابي والهندسي على الظواهر والأشياء بطريقة اختزالية مجردة بما ابتكره الإنسان من آلات، حاسوب، أجهزة اليكترونية، وميكاإليكترونية، وألياف ذات قدرة التحكم عن بعد... وفق منظومة منطقية مبرمجة. logiciels جدّ دقيقة. أو هي" التي تعرف بأنها الوسائط التعليمية الاليكترونية المتنوعة، والموجودة على شكل رقعي". نظر عبد المعين سعد الدين هندي، التحولات الاقتصادية وقضايا التربية المعاصرة، دار العلم والايمان، ط1، 2009، ص



سبر من هذا العالم، حتى صارت جزء منه ومن الإنسان المعاصر ذاته، لا هو يفارقها ولا هي تتحرك بدونه. كالحاسوب والهاتف النقال وآلات التحكم عن بعد والطابعة.... وكلها تعمل وفق منظومة منطقية مبرمجة. logiciels جدّ دقيقة، تعرف أيضا، بأنها الوسائط التعليمية الاليكترونية المتنوعة، والموجودة على شكل رقعي. ومن أبرز صور هذا التحول الذي عرفه حقل التربية اليوم هو، هذا التجلي الذي غمر الحقل التربوي اليوم، ويتمظهر في كل ما تنتجه مصادر التعلم الاليكتروني. المعروفة بأنها وثائق إليكترونية تخزن في شكل قابل للقراءة آليا on-line والمجلات الاليكترونية، والمواد التعليمية والبرامج التعليمية،.. والمصادر غير المباشرة وتعرف بأنه وثائق اليكترونية تخزن في شكل قابل للقراءة آليا. " أن عصر والمصادر غير المباشرة وتعرف بأنه وثائق اليكترونية تخزن في شكل قابل للقراءة آليا. " أن عصر والمسات التعليمية على تفاوتها من الحاجب الى المكون اليوم، تتوزع في ثلاثة منها: يجهلها واحد في المؤسسات التعليمية على تفاوتها من الحاجب الى المكون اليوم، تتوزع في ثلاثة منها: الاستقبال والتثبيت، المعالجة والتحليل النسقي، ثم تقديم المعلومة أو النتيجة المطلوبة. وتتم العملية في ثواني معدودة، وفيه السرعة والدقة وتوفير الاحتمال.

هذا، وحتى لا تتخطفنا مسالك البحث فتقحمنا مشاكل التكنولوجيا الرقمية فنتناسى المطلوب، نعود إلى حقلنا المنوط بالدراسة والمناقشة، حقل التعليم والتعليمية في العالم الإسلامي المعاصر. فإذا رجعنا إلى متعلمنا وبحثنا فيه عن قدرة التحليل والتركيب، والربط بين المعاني والألفاظ، والبرهنة والحجاج سواء في حلقة الدفاع أو في الهدم. وإذا تساءلنا عن مدى التقدم في التحصيل والتكوين الذي أحرزه؟ لوجدنا أنّ الظاهر هو الذي تروّجه بعض المخابر بوسائلها التي تحدث الانهار وتعبد طريق الشغف والولوع، وكان وما يزال ذلك متجلّيا في مظاهر التعلم الاليكتروني والاتصال والتواصل الافتراضي، بالإضافة إلى ظهور مصطلحات جديدة كلها تكرّس التعلم الاليكتروني الرقمي، وفي نفس الوقت تأفل وتندثر مصطلحات أخرى بدعوى أنّها من معوقات التفكير التعلم والتحصيل. لكن إذا عملنا على إحصاء المصطلحات المندثرة والمصطلحات الجديدة لوجدنا بأن العملية ليست بريئة أصلا، فكل ما يمتّ بصلة للمعاني المخالفة للمشروع العولمي لابد أن يزول، وبحل محلّه الجديد، الجديد الذي يتغذى من تلك الإيدولوجية الجديدة. هل المتعلّم في هذه الحالة يزيد قربا من إدراك هوبته وأصالته أم يزيد بعدا

وجهلا؟. إنّه متعلّم لا يتحمس للحدود والأقاليم، بل، الأمور التي لا يتغذى عليها ويقتات منها لا تهمّه.

إذا كانت التربية والتعليم كما هو وارد وواضح في الثقافة الإسلامية، تقوم على الجهد والتمحيص، فمن أين يكتسب هذه المهارة إذا عاش على الجاهز، ويكتفي بالأزرار، بل أصبح بالمسح فقط. فهل يقوى على البرهنة؟

لهذا، في تقديري، إنّ التناقضات واردة، بين التربية والتعليم في العالم الإسلامي والأهداف التي تسطرها المنظومة وبين الحال الذي يصير إليه المتعلّم، الحقيقة هذه، ليست نكتة، هل التربية الرقمية ساعدته في صلة الرحم؟ بل، صار متعلما سجين الفردانية،.. و خرج من مجال التعريف لدالة العالم الإسلامي.

### ثالثًا - دور الآليات المنطقية في بناء الفكر عند الفرد العربي المسلم:

إنّ الذي يلفت الانتباه في عمليات الحوار بين الأفراد المتعلمين، أو بين المعلّمين والمتعلمين، في العالم العربي الإسلامي عموما، ولأوّل وهلة، هو فقر مادة الحوار وشروطه، وقد ينعكس هذا سلبا على العلاقات الاجتماعية، وعلى البحث العلمي نفسه، وأمام فضيلة الاعتراف أمام المتعلمين، والأساتذة الذين يمتهنون هذه الرسالة، في البلدان العربية والإسلامية، أنّ هناك فقر في التركيب، والتصنيف وفوضى في الاستدلال، و خلط بين الاقناع والبرهان.

هذا، فإذا كانت العملية التعليمية الناجحة تقوم على تلك المهارات، التي تتغذى بأساليب الاستدلال، تبدأ بضبط الحدود ومعانها، وتمرّ على بناء المقدمات لتصل إلى النتيجة، فإنّ هذا لا يتأتى إلا بتعلم المنطق وبتفعيله. لأنّ الدراسات العلمية أكّدت على وجود علاقة إيجابية بين الاستدلال المنطقي وحل المشكلات التي تعترض الفرد. " فبناء المعرفة يتطعّم بالحدود، والعلاقة بين المعاني التي تتضمنها الألفاظ، وبواسطتها يتم تركيب الشبكة الاستدلالية التي تدرك بالحدس العقلي، وحين يتدرب علها أثناء عمليات التفكير سيكتسب مهارة الربط والتأقلم مع كل جديد يطرأ على المنظومة المعرفية الجديدة التي بدورها تكشف عن ظهور الفرد في مجتمع المعرفة. مجتمع المعرفة المجديدة، إذ صار من البديهي القول: أن المعرفة عنصر فاعل في تغيير المجتمعات، فمختلف التصورات التقنية الحاصلة في العالم من انترنت، وشبكات اتصال، وطرق سوق



المعلومات، تهدف جميعها إلى تحقيق السرعة في الوصول إلى المعلومات والبيانات وفي اتخاذ القرار الصائب، والنفاذ العقلاني إلى السوق، فلم تعد المعرفة عفوية ولا أمراً متروكاً للصدفة، وإنما هي منارة تكشف السبل، وتهدى إلى الطرق القويمة، وتساعد على التصرف الحكيم، وبناء القرار الرشيد في مرحلة تاريخية أبرز خصائصها التقلب والاضطراب" ، إنّ التعليم المحكوم بقواعد الاستدلال يمكن الفرد من التمييز بين الصدق والكذب، والصحة والفساد، في وقت تكثر فيه الإشهارات التي حوّلت العالم إلى سوق كبير، هل من الحكمة أن يتكون الفرد على معالم الحكمة التي تساعده على الحلول المنطقية المعقولة لمختلف المشاكل، أم نسلمه للسوق وألفاظه. للتعليم الذي يتحكم فيه السوق فتتغير فيه الحقائق حسب النتائج؟ ربما يقع اختيار البعض على هذا النموذج، لكن لماذا يستهجن ما تفرزه طريقته التعليمية فيما بعد، عندما يصطدم مع عالم الوحشية الذي يطفو في ساحته اللامعقول.

إنّ التعليم الاليكتروني ليس رديئا وخطيرا في ذاته، وإنّما يصبح كذلك إذا لم يسبق بخلفيات نظرية، تقوي من العقل الطبيعي على حساب الذهن الاصطناعي المصمّم، حتى لا يبقى في وثنية جديدة، تحجر على عقله الاصلي. فحتى مصمم الرقمية في التعليمية الخبير (مارسيل لوبران) في مقال له أكّد عل ضرورة "تكوين المعلم في مجال الرقمنة لأداء مهمته على أحسن وجه " فالمعلّم لابد له أن يربط بين اللغة الطبيعية والأنساق في التفكير، ويركّز على التحليل والتركيب والترتيب قبل الانسياق إلى الحاسوب، حتى يعلم المتعلّم بأن الإنسان يمكنه أن يغيّر البرمجة في أي وقت. حتى تنمو فيه القدرة على التمييز بين المقدمات الصادقة من المقدمات الكاذبة التي تهيؤها الأصوات والألوان للقبول دون الاهتمام بمعناها. أبسط مثال: الأصوات التي يقرأ بها القرآن جعلت الكثيرين يذهبون مع الأصوات وبميلون معها دون فقه المعاني والحكم التي تتضمّنها الآيات، ولنا أن نسحب هذه التجربة على العمليات التعليمية، وما أكثر المتناقضات التي أصبح اليوم ممكن الجمع بينها. والتناقض كما علّمنا المناطقة هو أكبر الأخطاء التي يقع فيها العقل. فأمّة اقرأ لا تقرأ، أمة العربية لا تفهم لغتها، فمن أين جاءت هذه التناقضات؟ بعبارة بسيطة، من طغيان الرقمنة التي وظفت حسب أهداف الوضعية المنطقية، التي جعلت من قضايانا نحن المسلمين قضايا فارغة من المعن، وتأسيس لغة رمزية تختزل كل شيء، بما فيها المعلّم والمتعلّم. فما فتئ أن أصبح الذي "

وحقيقة القضايا الإسلامية في الأصول مرتبطة بالبنية فقط، أم لابد من حضور المعنى؟ فتلك هي تناقضات لابد من تجاوزها بتسخير التكنولوجيا الحديثة ذاتها. وتدريب المعلمين على تعليم الناشئ الطرق التي يفهم بها والأدوات اللغوية والمنطقية التي يستعملها بدلا من تعليمهم فن التشغيل والحصول على النتائج. لأنّ الدقّة والسرعة يحجبان التغليط. و يهيئان الفرد على أن يصبح مجرد شريحة، والمتعلم المسلم مكلّف، يقض وحذق أوّلا وقبل كل شيء لا يقبل البرمجة وفصله عن المعانى التي هي الحمولة التي تسترزق منها شخصيته.

### رابعا- دور النقد والبدائل في تنمية المناهج التربوية والتعليمية:

بعدما لمّحنا لقيمة الآليات المنطقية في العمليات التربوية التي تعمل العولمة على تغييبها بفعل البرمجة والأنساق المفروضة، ننتقل إلى فاعلية النقد، بل، النقد وتنمية القدرة على تقديم البدائل. فالعجز الذي نلحظه في الساحة التعليمية في العالم الإسلامي يؤكّد أمرين: التقليد الذي لزم عنه غياب الابتكار وهذا يسهم في تعطيل حركة النهضة بدلا من دفع عجلتها، و الأمر الثاني: غياب القدرة على ابتكار البدائل المعرفية والمنهجية.

لهذا، في تقديرنا، أنّه لابد من تدريب المتعلّم على التمييز بين المراحل التي نقطعها للوصول إلى حل المشكلات التي نوضع فيها، وبين الاكتفاء بالبحث عن برمجة حاضرة نثبتها ونشغلها، لأنّ التعلّم الحقيقي الذي نطمح إليه هو، الخروج عن ابتكار منهاج تربوي بدل مناهج تربوية نابعة من الثقافة الإقليمية وأصولها، تركز على الرسم والقراءة في سياق الصورة أكثر من القراءة المحاكية للمعنى ومضمون الدلالة، والمبحر في علم الألسن والدلالات يسهل عليه إدراك هذا الخطر، و ما توجه الأدب المعاصر والفلسفة التأويلية والبنيوية ببعيدة عن هذا التموضع في جوهر المشكلات التربوية. ولهذا الاتجاه خطورة على حرية الانسان، وعلى تفكيره الذي يعدّ جزء ذاتيا من ماهيته. نعم الماهية التي ما انفكت تطرح اليوم كقضية خاوية من المعنى، تقليدي من حاول بعثها ونبش خيوطها، ولعل فلاسفة التحليل لا ينكرون هذا الهدر، لأنهم لم يتوقفوا عن خصومتهم لها"<sup>12</sup>.

المتعلم في العالم الإسلامي، لابد أن تعزّز مناهجه التربوية بالمهارات الابستمولوجيا التي تنمي فيه قدرات النقد والسعي لإحداث التجديد، وليس الحصول على الجديد التي نشتريه. وهذه الخاصية يركّز عليها التربوبون ورجال الديداكتيك في كل مشاريعهم وخاصة عند بناء المناهج.



فالابستمولوجيا من شأنها أن تدفع عن متعلمينا وأساتذتنا البقاء في التقليد، وتنمي فيهم القدرة على البدائل، ومن هذا، يظهر التجديد. الأصيل.

### خامسا- استراتيجية التحرك في العالم الرقمي:

إنّ الحديث عن المشكلات الديداكتيكية والتربوية أمر معقد تتداخل فيه أطراف كثيرة، كلّ له نصيب في العملية التربوية والتعليمية، وينعكس ذلك على تكوين الفرد الإنسان الذي تريده المنظومة. مبدئيا، نعلم أنه لا انفصام بين العالم الرقمي العصري والعولمة الجديد، بل هو آلية من ألياتها، تآكل القيم والتقاليد وتفاقم التناقضات واغتيال العقل والحجر عليه تحت وطأة الصورية والمكننة المجحفة. وما الكوارث الطبيعية والاندثار الاجتماعي والخلل النفسي.. والانفصالية والاغتراب والفراغ الروحي إلا نتيجة تلك المغامرة الرمزية الأدائية الجوفاء. شيء جميل وطريق ظاهره جليّ حين نعيش مع التكنولوجيا وتطبيقات النظريات العلمية بفعل الأجهزة والآلات والأنساق المتعددة، بالسرعة الفائقة، والمعالجة الفورية والألوان الدقيقة. لكن هل لك أن تعثر على البعد الإنساني فها؟

فكيف لنا أن نبني مشروعا تربويا جوهره الإنسان المتعلم المفكر، الناقد، الذي يتساءل حول البسيط والمعقد، ثم نقحمه في عالم كله أدوات وأزرار، بل وأنساق مبرمجة مسبقا، وقوالب تفكير على أمثلة سابقة؟ ثمّ أنّ النشاطات التربوية الموجة للأصناف المستهدفة، قد تجد سهولة كبيرة ومتعة فائقة في استفزاز بعض القدرات العقلية، كالذكاء والذاكرة، والتمرن على سرعة الاستجابة، وهذا شيء جميل له أهمية كبيرة، لكن التربية التي يقصدها الحكيم المتّزن لا تستثني أي نقطة في الإنسان المتعلم المتكوّن، تنمي الخيال imaginiring مع الوجدان والجمال، تلك الأنماط والقدرات التي تخترق جدار المادة والإنتاج.

#### خاتمة:

إنّ الأمر التربوي والتعليمي لا يقوم في عالمنا إلاّ بإعادة بعث الحوار بين العقول انطلاقا من الطبيعة البشرية، وهذا لا يمكن أن يكون خارج القضايا التي تستثمر فيها العلوم الإنسانية. والحمولة الإسلامية متميّزة عن تلك التي تروّج في وسائل الإعلام والمدارس والمؤسسات الغربية الجافة، التي ربّما لا يخدمها ما تحمله القضايا من معاني خصبة. والدليل على هذا هو لماذا عاد الغرب إلى تطوير مختبرات العلوم الإنسانية؟ هل تمكّنت مؤسساتها من تكوين إنسان السعادة؟ كلاّ، وإن شئت انظر منزلة الأسرة في أوروبا دون خجل، فخيوط الفشل واضحة، لأن الجري وراء الصورة، واستدبار المعانى الخاصة بالإنسان فعلا فعلتهما، فهل نواصل في اثر نعلهم بالنعل؟

ب. إنشاء ديداكتيك منطلقه الوضعية المشكلة التي تثير حسه الإشكالي، باستفزاز أبعاد الإنسان والاستثمار في كل جوانبه دون إفراط أو تفريط.

ج. العودة إلى القضايا الميتافيزيائية والمادة المعرفية التي من شانها ان تنمي المخيلة والذكاء.

د. الحرص على البعد الجمالي والذوقي الذي لا يمكن الحصول عليه إلا في ضوء المادة المعرفية التي تحملها القضايا ذات الصلة مع الإنسان. الاستعمال العقلاني للآلة والعقول الاليكترونية المصطنع. الحرص على الفكر الحر كأساس كل ابتكار أو تقدم

هذا، وأخيرا، نستطيع القول أنه ما دامت هناك وهنالك مشكلات تتعلّق بالإنسان فالعلوم الإنسانية تبقى قائمة، بل وضرورية، من العبث والمجازفة التمرّد عنها، بل تبقى موجودة لكنها تنتظر من يبعثها في ثوبها الحقيقي، دون تعقيد في النسق أو غموض في الدلالة والمصطلح لا يكتفي بالتوفيق والتبليغ فقط، حتى نستدرك تقصير الغافل والمتغافل عن المهمة التي وجد من اجلها الإنسان المحب للحكمة المتذوق للحياة التي يشعر بكيانها وجمالها.

لنعزز مناهجنا وحوارنا باللغة الإنسانية، بالمنطق وآلياته الاستدلالية ونطعم المعارف وتاريخها بالابيستيمولوجيا حتى نهتدى لبناء الإنسان البرهاني المجدد عوض الكائن التكراري المقلد.



#### المراجع والهوامش

- 1- انظر الحولية العربية للتربية، التطور التربوي في الوطن العربي تونس 2010
- www. kantakji. إنظر دراسة علمية حول واقع التربية في العالم الإسلامي -2 com%2Fmedia%2F6524%2F1066
- 3- علي بن مجد، الفعل التربوي في الأقطار العربية، الملتقى الدولي الثالث، مخبر التربية والابستيمولوجيا، 2013، ص 28
  - 4- نبيل علي، تحديات عصر المعلومات، ص187
- cybernitics-5 علم التحكم الآلي هو التخصصات وهو منهج لاستكشاف النظم التنظيمية، وهياكلها، والقيود، والاحتمالات. وهو علم التحكم الآلي الذي هو ذات الصلة لدراسة النظم، مثل الميكانيكية والفيزيائية والبيولوجية والمعرفية، والنظم الاجتماعية. علم التحكم الآلي القابل للتطبيق عندما يكون النظام في تحليله يشتمل على إشارات نسقية. أو هي المكننة المنطقية وعملياتها التطبيقية.
- 6- إيناس أحمد العفيفي، مصادر العلم الاليكترونية والمكتبات الرقمية،، منظومة التعليم عبر الشبكات، القاهرة، عالم الكتب، 2005، ص31.
- 7- انظر أشغال الملتقى الدولي الأول، حول التربية والعولمة، مخبر التربية والابستومولوجيا، مداخلة الدكتور موسى فتاحين حول أثر الرقمنة في التعليم ديسمبر 2012.
  - 8- غسان المنصور، مجلة جامعة دمشق، المجلد28، العدد 1، 2012.
- 9- المصنف وناس: مجتمع المعرفة والإعلام، الإذاعات العربية، العدد (4)، اتحاد إذاعات الدول العربية، جامعة الدول العربية، 2002، ص16.
- o Marcel Lebrun. Lebrun, M. (2002). Théories et méthodes pédagogiques pour enseigner et apprendre: Quelle place pour les TIC dans l'éducation? Bruxelles-Paris: De Boeck.
  - Lebrun, M., & Viganò, R. (1995a).
- 11 مجد عابد الجابري، تكوين العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، ط10بيروت، 2009، ص 29.
  - 12- أشغال المؤتمر الأول، التربية والعولمة، الرقمنة وتأثيرها على الانسان، الدكتور فتاحين موسى 2012.

# رؤية مقارنة في مشروعي الإصلاح والتنوير لدى عبد الرحمن الكواكبي والإمام محمد عبده

## بقلم: د. حنان كمال أبوسكين

مدرس العلوم السياسية المركز القومي للبحوث الاجتماعية و الجنائية جمهورية مصر العربية hanankamalabusekin@gmail.com





# رؤية مقارنة في مشروعي الإصلاح والتنوير لدى عبد الرحمن الكواكبي والإمام محمد عبده

بفلم - الدكنورة حنان كمال أبو سلبن

#### القدّمة:

شهد القرن التاسع عشر أفكاراً إصلاحية تبلورت على يد عدد من المفكرين ومن أبرزهم المفكران الكبيران عبد الرحمن الكواكبي ومجد عبده، ولا تزال أفكارهما الإصلاحية منبعاً ثرّاً يستلهمه الباحثون والمفكرون العرب المعاصرون في التأسيس لنظرياتهم وتصوراتهم النهضوية. ونظراً للأهمية الكبيرة التي ما زالت تحظى بها المنظومة الفكرية للمفكرين الكبيرين الكواكبي ومجد عبده، تهدف هذه الدراسة إلى استكشاف الأبعاد التنويرية لمشروعهما الإصلاحيين ضمن رؤية نقدية مقارنة، وذلك من أجل الوقوف على أوجه الاختلاف والتوافق بين مشروعها الإصلاحيين، من أجل التأسيس لبناء رؤية نهضوية إصلاحية يمكنها أن تأخذ بمعطيات التجربة الفكرية الإصلاحية المميزة لكل منهما.

ويمكن القول في هذا السياق إن دراستنا هذه تأخذ أهميتها ربما من تفردها بتقديم رؤية نقدية مقارنة بين المشروعين النهضويين لكل من الكواكبي ومجد عبده، حيث تندر الدراسات التي تناولت المشروعين في سياق نقدي مقارن، فأغلب الدراسات، الجاربة في هذا الميدان، تناولت المشروع الإصلاحي لكل منهما بصورة مستقلة، وأغلها تلك التي تناولت فكر عبد الرحمن الكواكبي في علاقة الدين الإسلامي بالسياسة، وتحذيره من الاستبداد والجمع بين السلطات المختلفة في يد شخص واحد حتى لا تتكرر تجربة الكهانة الكنسية التي احتكرت الدين والدنيا أعلاوة على الكتابات التي تناولت نظرية الكواكبي في الاستبداد وتحليله المتعمق له وأن القرآن الكريم ممتلئ بتعاليم إماتة الاستبداد وإحياء العدل أ، وتتعدد كذلك الدراسات التي تناولت فكر الأستاذ الإمام مجد عبده ومنها الدراسات التي تناولت حياته وتعليمه في الأزهر ودعوته للتجديد ودوره في الثورة العرابية وعلاقته بالسلطة وموقفه من الاحتلال الإنجليزي أن فضلاً عن أهم مؤلفاته وأبرزها: رسالة الواردات في سر التجليات، تفسير القرآن الكريم، الإسلام والرد على منتقديه، رسالة التوحيد والإسلام والنصرانية بين العلم والمدنية أ

ويبقى القول ضمن هذه المنهجية أن الدراسة الحالية تسعى إلى دراسة أوجه التكامل والتباين والاختلاف بين المشروعين الإصلاحيين لكل من مجد عبده والكواكبي. وعلى هذا الأساس تتحدد إشكالية هذه الدراسة بالسؤال الرئيس الآتى:

ما أوجه الاتفاق والاختلاف بين المشروعين الإصلاحيين لدى كل من عبد الرحمن الكواكبي والإمام مجد عبده؟

<sup>1-</sup> محمد عمارة، عبد الرحمن الكواكبي شهيد الحرية ومجدد الإسلام، ( القاهرة: دار المستقبل العربي ، ط 1، 1984 )

<sup>2-</sup> عبد الرحمن الكواكبي ، طبائع الاستبداد ومصارع الاستبعاد، ( القاهرة: دار الشروق، ط 2، 2009)

<sup>3-</sup> عباس محمود العقاد، عبقري الإصلاح والتعليم الأستاذ الإمام محمد عبده، ( القاهرة: الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، ط 3، 1970 )

<sup>4-</sup> محمد عمارة، الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده، (القاهرة دار الشروق، 1972)



#### مكونات الدراسة:

تقسم الدراسة إلى ثلاثة أقسام:

أولاً: السيرة الذاتية والمؤثرات الفكرية

ثانياً: نقاط الاتفاق في المشروعين الإصلاحيين عند الكواكبي ومجد عبده<

ثالثاً: ملامح الاختلاف في المشروع الإصلاحي للكواكبي ومجد عبده. وذلك كما يلي:

### أولاً- السيرة الذاتية والمؤثرات الفكرية لكل من المفكرين:

#### 1/1- السيرة التاريخية للكواكبي:

ولد الكواكبي في مدينة حلب حوالى عام 1854م ومات مسمومًا في القاهرة عام 1902م، وحياته كانت مليئة بالأعمال الهامة فقد عمل في الصحافة وله منهجه الخاص في الكتابة التحريضية مع إلمامه بالفقه والسياسة والقانون، وعمل في المحاماة وكان دائم الوقوف إلى جانب الفقراء والمساكين، ودخل السجن أول مرة في حلب عام 1886 م متهمًا بمحاولة اغتيال الوالي التركي، وحكم عليه بالإعدام من القضاء التركي في حلب، ثم برأته محكمة بيروت من تهمة الاتفاق مع الدولة أجنبية ضد الدولة العثمانية، وفي مصر وجد الكواكبي المناخ الحر والجوالصعي الذي يتيح له نشر أصول ومسودات الفصول والموضوعات التي كتها في حلب وإدخال التعديلات والإضافات التي مان يفكر في إضافتها وهو في حلب في ظل كبت العثمانيين وإرهابهم للمفكرين، وأهم مؤلفاته كتاب أم القرى وطبائع الاستبداد في مصارع الاستعباد.

وقام بالعديد من الرحلات وزار الكثير من البلدان وتعرف على العديد من المفكرين الغربيين على الرغم من عدم زيارته لأوروبا، ونسبه الشريف يمتد إلى البيت الهاشعي للإمام على ابن أبى

طالب (كرم الله وجهه)، وهو امتلك سلطة المال والكلمة كان بإمكانه أن يصبح المثفف النخبوي الأميري لو رغب ذلك $^{5}$ .

### 2/1 - السيرة التاريخية لحمد عبده:

ولد مجد عبده في مصر في عام (1266ه - 1849م) وتوفى عام (1323 ه- 1905م) وهو سليل عائلة (خير الله) إحدى العائلات الممتدة في دلتا النيل، وكانت كثيرة العدد من الرجال والنساء متوسطة بين الغنى والفقر، ومكانتها الاجتماعية أعلى من مستواها الاقتصادي، وصلتها بالتدين وبالسياسة كانت أسبق من علاقتها بالعلم والأدب، ولم تكن حياة والده مستقرة إذ اعتقل في عهد عباس الأول مدة، واضطر لمغادرة قريته والعيش بعيدًا عنها خمسة عشرة عامًا تحت ضغط المضايقات الحكومية بعد أن جدد الواشون وشايتهم به عند السلطان بنفس الحجة القديمة التي ابتلى بها أكثر رجال العائلة، وهي حمل السلاح ومقاومة الظلم وكان (المشترك القروى) بين الأغلبية الساحقة من أهالي القرى هو تراث من القسوة والتعرض للاستغلال، وكان والد الإمام من القلائل الذين حاولوا نزع أنفسهم من هذا المشترك، وتحمل في سبيل ذلك الاغتراب عن بلده ليصون كرامته وكرامة عائلته 6.

وثمة أربعة مصادر أسهمت بدرجات متفاوتة كمًا وكيفًا في التكوين الفكري والثقافي للأستاذ الإمام أولها المناخ الثقافي العام للمجتمع المصري الذي عاش فيه وتأثر به، وتشكل وعيه منذ صباه الباكر في سياق الأحداث التي كانت تمر بها مصر وبقية البلدان الإسلامية التابعة

للخلافة العثمانية في سياق التحدي الاستعماري والحضاري الغربي، وثانها نظام التعليم الأزهري الذى انخرط فيه والتحق به عبر مراحله المختلفة، وثالثها قراءاته الحرة ومطالعته الخاصة في الكتب، أما رابعها فتأثره ببعض أساتذته وكبار معاصربه من المفكرين والعلماء على

(231)

<sup>5-</sup> على نوح، الكواكبي ،"صوت النهضة العصروي في خطاب النهضة"، في : أحمد جدى وآخرون، قراءات في الفكر العربي، ( بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ط 1، 2003 )، ص 92-93.

<sup>6-</sup>إبراهيم البيومي غانم، "معالم في سيرة الأستاذ الإمام محمد عبده: الأصول الاجتماعية والتكوين الثقافي "، في :إبراهيم البيومي غانم وصلاح الدين الجوهري ( محرران )، الإمام محمد عبده مائة عام على رحيله 1095 – 2005، ( القاهرة: دار الكتاب المصري، بيروت: دار الكتاب اللبناني،ط1، 2009) ص 55 – 95.



نحو خاص $^{7}$ ، والحدث الذي أثر في حياة الإمام هو التقاؤه بجمال الدين الأفغاني عند زبارته الثانية لمصر وقد ترك أثاراً هامة في أفكاره حيث انتقل مجد عبده من الصوفية إلى فلسفة الصوفية، وحصل الإمام على شهادة العالمية من الأزهر رغم الجهود الجادة من جانب بعض الأعضاء لإسقاطه نتيجة لآرائه وصحبته للأفغاني، وتولى تدريس المنطق والكلام المؤيد بالفلسفة وكانت له العديد من الجهود في مجال شرح المؤلفات الفكرية القديمة والحديثة لطلبته، وقرأ الكتب الأجنبية الحديثة المعربة، كما مهد له الأفغاني طربق الصحافة وقام بتدرببه على الكتابة فها واشترك معه في النشاط السياسي وتحولت دروسه إلى هذا المجال وأسهم معه في تنظيماته السربة ضد الانجليز التي أقامها في مصر، وانضم مع الحزب الوطني الحر إلى العرابين على الرغم من أنه كان في بادئ الأمر معاديًا للثورة العرابية على أنها عمل غير مشروع وبجر المشاكل على البلاد وألقى بثقله في جانبها في النهاية بمقالاته الحماسية حتى صار أحد زعمائهم، وبعد هزيمتهم حوكم مع زعمائها وحكم عليه بالسجن 3 أشهر ثم نُفي إلى بيروت عام 1882 لمدة 6 سنوات ولكنه أقام بها نحو عام ثم لحق ب الأفغاني في باربس وعمل معه على إصدار جربدة "العروة الوثقي " التي كانت لسان حال الجمعية السربة المعروفة بنفس الاسم وبعد توقف " العروة الوثقي " عاد لبيروت وانشأ جمعية سربة للتأليف بين الأديان شارك فها ممثلون للأديان السماوية الثلاثة، وفي النهاية عاد لمصر حيث حصل على عفو من كرومر بعد أن اقتنع أنه لن يعمل بالسياسة وسيحصر نشاطه على المجال الثقافي والتربوي.

عين الإمام مجد عبده مفتيًا للديار المصرية وظل بمنصبه هذا حتى وفاته، وكان لموقفه المهادن للأنجليز أثره في غضب الأفغاني الذى هاجمه بشدة، كما كان لموقفه هذا أثره أيضاً في إثارة العداء بينه وبين الزعيم مصطفى كامل الذى رأى ضرورة التخلص من الاحتلال كمتطلب سابق للإصلاح السياسي والاجتماعي بينما رأى مجد عبده في الإصلاح السياسي والاجتماعي والوصول للشعب وسيلة للتخلص من الاحتلال بمقاومته 8.

<sup>7- &</sup>lt;u>المرجع السابق</u>، ص 68.

<sup>8-</sup> حورية توفيق مجاهد، الفكر السياسي من أفلاطون إلى محمد عبده، القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية، ط 2، 1992)، ص 533 – 536.

هدفت تلك المقدمة لمعرفة السياق العام المحيط بكل من الشيخ الكواكبي والإمام مجد عبده لفهم أفكارهما في إطارها الصحيح وبينما كانت مصر متنفس حرية للكواكبي بسبب كراهية الخديوي للأتراك والعثمانيين كانت هذه السلطة نفسها تهاجم الأستاذ الإمام ونفته خارج مصر.

#### ثانيا: نقاط الاتفاق والاختلاف بين المشروعين الإصلاحيين للكواكبي ومحمد عبده:

اتسمت كتابات الكواكبي بالتقدمية والثورية والرغبة القوية في الإصلاح والتغيير الجذري إلا أنه في نفس الوقت التزم بأصول الشريعة الإسلامية وبنى فلسفته على أساس أن الشريعة الإسلامية هي قمة التحرر الإنساني وخير ضمان للحياة الكريمة للأفراد والشعوب، فهو مصلح إسلامي أراد إصلاح ما فسد من أمور المسلمين عن طريق الرجوع إلى حقيقة الإسلام وجوهره ويرفع لواء الإسلامية التي هي مجموع الأنظمة السياسية والإدارية والاقتصادية والاجتماعية الملائمة لكليات الدين الإسلامي وقواعده الأساسية وأو ويتفق الإمام مجد عبده مع الكواكبي في مرجعية الإصلاح فالإمام يرى أن التربية لا أي تربية وإنما التربية المستندة إلى مرجعية دينية إسلامية لا تخاصم نبض العصر وتصادق العلم وتتعاون معه وتتسم بالمرونة العقلية وبالأفق المتسع وبالنهج القائم على الحوار والسماحة والاجتهاد هي التي تسهم في النهوض الحضاري للأمة 10 إذن يتفق الكواكبي مع مجد عبده في مرجعية الإصلاح أنها مرجعية إسلامية وأن اختلف معه في أولويات الإصلاح كما ميلى بيانه، و أهم نقاط الاتفاق في المشروع الإصلاحي للكواكبي ومجد عبده هي:

#### 1/2- الجامعة الإسلامية:

انطلق الشيخ مجد عبده من منطلق قومي في نظرته إلى الجماعة البشرية التي يتكون منها أبناء الوطن المصري، وحدد نطاق العقائد الدينية بحيث لا تؤثر سلبيًا على الروابط القومية التي تجعل من المصرى كل من يحرث أرض مصر وبتكلم لغتها وبضرب بجذوره الحضارية في أعماق هذا البلد

<sup>9-</sup> اقبال محمد شلبي، <u>الفكر السياسي لعبد الرحمن الكواكبي</u>، (القاهرة: معهد الدراسات الإسلامية، 1983)، ص 120.

<sup>10-</sup> سعيد إسماعيل على، "الإصلاح التربوي عند محمد عبده"، في : ابراهيم البيومي غانم وصلاح الدين الجوهري ( محرران )، مرجع سابق، ص 623.



الذى يعيش فيه ويؤكد "ليس في الإسلام سلطة دينية، وأصل من أصوله قلبها والاتيان عليها من أساسها والخلافة هي بالسياسة أشبه بل هي أصل السياسة والخليفة حاكم مدنى من جميع الوجوه" ويتفق معه الكواكبي حيث يدعو إلى جمع شمل الأمة الإسلامية في رابطة دينية فضلاً عن الرابطة القومية بين العرب مسلمين ومسيحين ولا يرى الكواكبي أى تناقض بين قيام الوحدة القومية العربية وبين الاتحاد الإسلامي، ذلك لأن الدين الإسلامي قد ظهر في العرب، وهم أفضل من يحافظ عليه، وتتضح علاقة القومية العربية بالجامعة الإسلامية من خلال مسألة الخلافة، التي لا تعنى في فكر الكواكبي إلا رمزًا للرابطة الإسلامية تحت قيادة العرب فهما رابطتان متكاملتان غير متعارضتين، ويشكل الانتماءان الديني والقومي دائرتين متطابقتين في فكر الكواكبي (العربي والمسلم ) إلا أن تقاطعهما لا يسبب مشكلة سواء لدى العربي غير المسلم أو لدى المسلم غير العربي وذلك لأنها دائرتان غير متعارضتين لما بين العرب والإسلام من صلة 10.

## 2/2- التجديد في الفكر الديني:

الإصلاح الديني الدافع الى اليقظة العقلية وإلى التحرر الفكري والمؤدى الى الإصلاحات المنشودة في الميادين السياسية والاجتماعية كما يرى الكواكبي هو ذلك الإصلاح الذى يزيح عن كاهل العقل البشرى الأثقال التي تراكمت بفعل السنين فقيدت العقل وحالت بينه وبين البحث والمناقشة ولذا يقف الكواكبي عند الزيادات التي دخلت على الدين وليست منه، والتشديدات التي جاء بها الفقهاء فأضرت بالدين نفسه، والخلافات التي وقع فيها الأقدمون وجلبت عليهم الحيرة، ومصادر الدين والأسس التي يصح أن يقوم عليها فهم الدين واستنباط أحكامه، وينتهى الكواكبي إلى أن الإسلام يمنح العقل حربته في التفكير والبحث والمناقشة ومناقشة النصوص الدينية واستنباط الأحكام منها والنصوص عنده ليست الا الكتاب والسنه و ما عداهما أقوال يؤخذ منها ويرد 13، ويتوافق مع ذلك نظرة الأستاذ الإمام محد عبده للوسطية الإسلامية الجامعة التي ترفض الانغلاق على

<sup>11-</sup> محمد عماره، الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده، الجزء الأول، مرجع سابق، ص ص 101 - 109.

<sup>12-</sup> محمد جمال طحان، الوحدة العربية والرابطة الدينية في ظل الحكومات العادلة: دراسة في فكر الكواكبي بمناسبة مرور تسعين عاما على وفاته، المستقبل العربي، عدد 196، يونيو1995، ص ص 136 – 144.

<sup>13 -</sup> محمد أحمد خلف الله، الكواكبي حياته وآراؤه، ( القاهرة: مكتبة العرب، بدون) ص 25.

ظواهر النصوص ومع ذلك لا تهمل النصوص التي لا تكتفى بالعقل والتجربة الحسية، فالعقلانية الإسلامية لا تكتفى بالعقل والتجربة فتثمر (خبراء) لا قلوب لهم، ولا تكتفى بالنقل وحدة فتثمر (حشوية) لا عقول لهم، ولا تقف عند خطرات القلوب وحدها فتثمر أناسًا (صالحين) ترجى دعوتهم لكن لا تقبل شهادتهم 14.

يلاحظ أن كلا المفكرين يعلى من شأن العقل ويرفض تيار الجمود في إطار الظلام الدامس في عهد العصر المملوكي العثماني ويرفض أيضا تيار التغريب القائم على العلمانية والنظر الى الدين على أنه لا يواكب العصر.

## 3/2- قيم الإصلاح ( أسس النظام السياسي ):

توجد عدة قيم يستند إليها مشروع الإصلاح لدى الكواكبي وهى الحرية: ويقول "فيكون معنى لا إله الا الله" لا يستحق الخضوع شيء لشيء غير الله لا سيادة ولا عبودية في الإسلام ولا ولاية فيه ولا خضوع، إنما المؤمنون بعضهم أولياء بعض "15.

فالحرية في نظرية الكواكبي هي الهدف، وهي في الوقت نفسه الوسيلة، ولذا هو يرفض أي صورة من صور الاستبداد حتى لوكان مرحليًا في سبيل الإصلاح16، والحرية هي المؤثر الأول في النشاط حين يراد منه أن يكون نشاطًا مبدعًا خلاقًا، وميل الكواكبي إلى مفهوم الحرية هو أقرب ما يكون إلى المفهوم " الليبرالي " الذي يعادي تقيدها بأي شكل من قبل السلطات ويفند قصة " المستبد العادل " ويرى أن لا حسنات يمكن ان تنسب لنظام الحكم الفردي والسلطة الاستبدادية ويقول " قد يتخيل الناس أن للاستبداد حسنات مفقودة في الإدارة الحرة، ويسلمون له بها، فيقولون الاستبداد يعلم الطاعة والانقياد والحق أن هذا فيه عن خوف وجبانه لا عن إرادة واختيار "، وعشقه للحربة يذهب لتقديسه الدستور والقانون وبحصر أي بلاء في اختلال السلطة

<sup>14-</sup> محمد عمارة، " الإمام محمد عبده: مقال في وسطية العقلانية الإسلامية:، في ابراهيم البيومي وصلاح الدين الجوهري ( محرران )، مرجع سابق، ص ص 146 – 148.

<sup>15-</sup> محمد عمارة، <u>الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي</u> (بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، 1975 )، ص 157.

<sup>16-</sup> اقبال محمد شلبي، مرجع سابق، ص 123.



القانونية وغلبة الاستبداد على نظام الحكم وأن "التهاون في الدين ناشئ من الاستبداد وأن العافية المفقودة هي الحربة السياسية ".

ولا يرى الكواكبي" نزعة فردية " في الحربة كما هو الحال في أوربا عندما عرفت الحربة في عصر الكواكي، بل يراها التزامًا للإنسان إزاء قومه ومجتمعه بقدر ما هي تحرر فيري " أن الإنسان الحر مالك لنفسه تمامًا ومملوك لقومه تماماً " كما يحدد بوضوح الهدف من الديمقراطية والحربة والعدالة وكيف أنها خدمة المجموع وسعادته، فسواء كانت السلطة تنفيذية إدارية ممثله في الحكومة أم تشريعية متمثلة في رجال الشوري وجماعة النواب، فلا بد وأن يكون المطلب والمراد هو صالح الجميع أي أكثرية الناس 17، وبؤكد كذلك الإمام مجد عبده على حربة الإرادة الإنسانية ودلل علها بأن العقل والوجدان والاجماع يثبتون هذا كما أكد على أن فكرة القضاء والقدر ليست عائقاً لتصرفات الإنسان حيث فسر القضاء بمعرفة إلهية سابقة لوقوع أمر ما و مع هذا فإن هذه الإحاطة الإلهية بما سيقع لا تمنع الفرد من استخدام العقل، وبضفي الكواكبي التزاماً أخلاقيا على الحربة فالحربة بالنسبة للفرد مرتبطة بحربة المجموع وحربة الفرد من خلال واجباته أو وظائف يؤديها للمجتمع فضلاً عن تركيزه على وجود حربات أساسية لا يجوز أن تُمس اطلاقا وهي حربة التفكير والقول والانتخاب فاهتمامه بالمحتوى الاجتماعي للحربة كان من المنطقي أن يرتبط باهتمامه بالحربة السياسية، وبلاحظ أنه في مجال دفاعه عن الحربة تناول عدة قضايا على رأسها تحرير المرأة والعمل والعمال، كما وضع ضوابط على الحربة وهي ضوابط أخلاقية واجتماعية وسياسية، وقد انتقد من يتخذون حربة الفكر كأساس لتقليد الحضارة الغربية والأخذ بقشورها مع نبذ القيم المتوارثة والتراث وقد أطلق علها " الحربة البتراء" 18.

## 4/2- الشورى:

تتضح أهمية الشورى في فكر الكواكبي من خلال نبذه المستمر للاستبداد، وحتى في كتاب (أم القرى ) الذى ضبط فيه مفاوضات ومقررات مؤتمر النهضة الإسلامية حرص على الشورى في توزيع مهام كتابة الاجتماعات، وفي اختيار الرئيس وبقول " حينئذ أعلنت لهم أنى اتخير للرئاسة

<sup>17-</sup> محمد عمارة، الأعمال الكاملة للكواكبي ، <u>مرجع سابق</u>، ص ص 59 - 62.

<sup>18-</sup> حورية توفيق مجاهد، مرجع سابق، ص 544

الأستاذ المكي واتخير نفسى لخدمة الكتابة تفاديًا عن إتعاب غيرى في الخدمة التي يمكنني القيام بها واستأذنت الأفاضل الأعجام منهم بنوع من التصرف في تحرير بعض ألفاظهم فأظهر الجميع الرضا والتصويب  $^{19}$ ، وكان غرض الكواكبي من كتاب طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد تحذير الناس من أن أصل الداء هو الاستبداد السياسي و دواؤه دفعه بالشورى الدستورية  $^{20}$ ، وتوسع فيشرح أهمية الشورى ومراقبة الشعب للحكومة مراقبة تسمح بالعقاب ويكون هناك تنسيق بين هيئاتها اتقاء لمزالق الحكم التي تحول حتى الحكومات العادلة إلى مستبدة اذا لم تمارس الشورى ولم تر نفسها مسؤوله أمام الشعب  $^{21}$ .

أما الأستاذ الإمام مجد عبده فيرى أيضا أن الشورى هي أحد دعائم الدولة الإسلامية و قد تناولها بالتحليل وبلور عدة أفكار جديدة في هذا المجال موضحًا أن الشورى ضد الاستبداد وأنها تعبر عن الحرية السياسية وهي تتطلب وجود هيئة سياسية تقوم بها، وأن الشورى ليس لها تطبيق محدد يوضح مناخ المشاركة بين الحاكم والمحكوم، وعليه فقد رآها مرتبطة بالإطار الديمقراطي وكان يؤكد على حتمية الإرادة الشعبية عامة 22.

وتصور الإمام أن هناك سيادتان الأولى أساسية و أصلية هي سيادة الله و الثانية ثانوية هي سيادة البشر التي على ضوئها لهم الحق في اختيار الطريق الملائم لحياتهم الدنيوية، وأن الإسلام لم يضع تصوراً محدداً للشورى تاركاً للمسلمين تنفيذها و فق مصالحهم، وأن الشورى دليل توافر إحساس الفرد بحريته الإنسانية، وبينما ترى نظرة المدرسة التقليدية أن الشورى مجرد نصائح للحاكم قد يأخذ بها أو لا يأخذ و إرادته في السلطة ليست مرهونة بإرادة الأمة رفض الإمام هذه

<sup>19-</sup> محمد عمارة، الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي ، مرجع سابق، ص 239.

<sup>20-</sup> رضوان زيادة، لماذا افشل الكواكبي في تطوير نظريةً عن الاستبداد، 3 سبتمبر 2009،

www. Marafea.org

<sup>21-</sup> محمد جمال طحان، الأعمال الكاملة للكواكبي ، ( بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1995 )، ص 95.

<sup>22-</sup> حورية توفيق مجاهد، مرجع سابق، ص 545



النظرة و رأى أن الحكم السليم هو القائم على إرادة الأمة التي تعبر عنها من خلال ممثلها و أدوات الحربة السياسية 23.

وحينما كتب عن شكل الإدارة بمصر مع الاحتلال أوجب تشكيل مجلس على نسق مجلس الشورى، وينبغي أن يكون الوزراء وكبار الموظفين أعضاء فيه وليس هناك ما يمنع من انتظام بعض كبار الموظفين من الإنجليز في الحكومة المصرية في سلك أعضائه ويكون اختصاص هذا المجلس سن القوانين الجديدة، وكتب الأستاذ الإمام سلسلة مقالات عن الشورى<sup>24</sup>.

#### 5/2- العدالة:

يقول الكواكبي" نعم الاستبداد قد يبلغ من الشدة درجة تتفجر عندها الفتنة انفجارًا طبيعيا فإذا كان في الأمة عقلاء يتباعدون عنها ابتداءً حتى إذا سكنت ثورتها نوعًا وقضت وظيفتها فيحصد المنافقين، حينئذ يستعملون الحكمة في توجيه الأفكار نحو تأسيس العدالة <sup>25</sup>، والعدالة هنا هي نهاية المطاف من تحقيق الإصلاح لأنه يؤمن بأن وجود العدالة ينشط همم الأفراد ويكون دافع لهم للعمل والترقي ولا يخشى أحد الجور أو الظلم، وفي هذا الإطار ركز الإمام مجد عبده أيضا على العدالة وضرورة فصل دائرة القضاء عن الإدارة مع تأكيده على أهمية العدالة التي تعتبر أحد مبادئ الدولة الإسلامية الأساسية القائمة على فصل السلطات مع تعاونها وارتكازها على الارادة الشعبية 6.

<sup>23 -</sup> عبدالعاطي محمد أحمد، الفكر السياسي للإمام محمد عبده، ( القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1978 ) ص 189 -194.

<sup>24-</sup> محمد رشيد رضا، <u>تاريخ الأستاذ الإمام محمد عبده</u>، الجزء الأول، ( القاهرة: مطبعة المنار، 1931 )، ص 899.

<sup>25-</sup> محمد عمارة، الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي ، مرجع سابق، ص 225.

<sup>26-</sup> حورية توفيق مجاهد، <u>مرجع سابق</u>، ص 547.

### 6/2- دور الحكومين في حقيق الإصلاح المنشود:

اهتمت كتب الحكمة السياسية بتقديم نصائح للملوك والأمراء وللسلاطين أملاً في أن يقيموا ميزان العدالة ويردوا الحقوق إلى أصحابها، ومع فكر الإمام مجد عبده لم تعد السلطة الحاكمة هي المستقبل الأساسي لرسائل صناع الفكر ورواد الإصلاح، بل أضحى المجتمع وليس السلطة هو المستقبل الأساسي لتلك الرسائل وهذا تحول هائل في مسار العلاقة التي انتظمت من خلالها تفاعلات العلاقة بين الحاكم والمحكوم في أغلب فترات التاريخ العربي الإسلامي <sup>27</sup>، ويشترك معه الكواكبي في تقدير دور المجتمع في تحقيق الإصلاح، ويرى أن الاستعداد الفكري والنظري لتحقيق الإصلاح لا يكفى أن يكون مقصوراً على الخواص بل لا بد من تعميمه ويبتدئ ذلك بعد إحساس الأمة بآلام الاستبداد، وأن الأمة متى بلغت رشدها استرجعت عزها 8.

### 7/2- أسباب الفتور والتراجع:

عدد الكواكبي أسباب الفتور والضعف السائد في المجتمع في كتاب أم القرى وأرجعها إلى عقيدة الجبر والزهد المفضية إلى التصوف لأنها تتنافى مع جوهر تحرير الإسلام لإرادة الإنسان، ويرى أنه بعيد كل البعد عن التصوف الحقيقي الذى شهده تطور الفكر الإسلامي كحركة روحية بناءة وثورة فكربة ذات خصب كبير،

وثاني هذه الأسباب انعدام التنظيمات وفقدان الاجتماعات والمفاوضات، وهو يشير إلى أن الدين الإسلامي قد أتاح للمؤمنين به فرصًا للقاء والتشاور وتبادل وجهات النظر واتخاذ القرارات وذلك عن طريق الحج، وصلاة الجماعة، وصلاة الجمعة وذلك رمزًا للسبيل الوحيد لإيقاظ الأمة من رقدتها سبيل العمل الجماعي والاهتمام باللقاء والتشاور والتنظيم 29.

وعالج الكواكبي هذا الفتور من خلال اجتماعات كتاب( أم القرى ) بجمع المندوبين الذين وفدوا على مكة في موسم الحج سنة 1316 هـ، 1899 م ليتجمعوا سرًا في دار استأجروها لهذا

28- محمد أحمد خلف الله، مرجع سابق، ص 136.

29- يلاحظ ان هذه الفكرة أشبه بالمجال العام الذى تشترك فيه كل الجماعات دون إقصاء لأحد.

<sup>27-</sup> إبراهيم البيومي غانم، مرجع سابق، ص 24.



الغرض ثم يتوج هذا المؤتمر أعماله ببرنامج لتنظيم دائم ولائحة تنظم أعماله وبإقامة جمعية هي نواة لهذا التنظيم،

وثالث هذه الأسباب يتمثل في الإغراق في الشهوات الحسية وكثرة النسل الذى يبتلع جهود التطوير والتعمير، فهو يصور حياة البطالة والإغراق في الشهوات لأن غالب الأسراء لا يدفعهم للتوالد قصد الإخصاب، وإنما يدفعهم إليه الجهل المظلم ولأنهم محرمون من كل الملذات الحقيقية كلذة العلم وتعليمه ولذة المجد والحماية ولذة الإثراء والبذل ولذة إحراز مقام في القلوب ولذة نفوذ الرأي الصائب إلى غير هذه اللذات الروحية، ورابع هذه الأسباب يتمثل في اختلال التوازن بين الدنيا والآخرة، وهو يرى أن الدنيا هي عنوان الآخرة وأن الذي يخل بالتوازن بينهما يخسر الصفقتين معًا فهو يرفض إهمال العمل الجاد في الدنيا وانصراف اهتمام الناس إلى ما بعد الموت فقط لأن "الله يكره العبد البطال "<sup>30</sup>.

وبعد اهتمامه بهذه الأسباب أرجعها إلى أصل الداء في كتاب طبائع الاستبداد وأنها ترجع إلى الاستبداد السياسي ويقول " الاستبداد أعظم بلاء لأنه وباء دائم بالفتن وجذب مستمر بتعطيل الأعمال، حريق متواصل بالسلب والغصب، وسيل جارف للعمران، وخوف يقطع القلوب، وظلام يعمى الأبصار، وألم لا يفتر، وصائل لا يرحم وقصة سوء لا تنتهى"<sup>31</sup>.

يستدل على أسباب الفتور عند الأستاذ الإمام بأنه أعطى أولوية لسبب الجهل مما استدى تركيزه على الإصلاح التربوي، و محاربة الجمود والعقبات التقليدية التي ترسخت في فكر قدامى مشايخ الأزهر الشريف، وبمطالعة بعض مقالاته يتضح أنه يرجع الفتور لعدة أسباب منها التهاون في الحقوق ويكتب " أن الإنسان اذا تساهل في حقوقه فلم يحفظها خوفاً من إهانة قوى أو معارضة عائق في سبيل الحفظ، فإن النفوس تستهين بشأنه فتمتد إليه الأطماع من كل الجهات " و ترى الدراسة أن تركيز الإمام على التهاون في الحقوق كسبب للتردي السائد يجد أصوله في نشأة الإمام على محاربة الظلم و تاريخ والده الذي رفض الخنوع للاستبداد كما أن هذه الفكرة تناظر فكرة الكواكبي أن أصل الداء هو الاستبداد السياسي لأن التهاون في الحقوق كما رآه الإمام على

<sup>30-</sup> محمد عمارة، الأعمال للكاملة للكواكبي ، <u>مرجع سابق</u>، ص ص 95 - 99.

<sup>31- &</sup>lt;u>المرجع السابق</u>، ص 140.

والأستاذ الإمام لا ينسب هذا الجمود إلى الإسلام وأن العلة التي عرضت للمسلمين عند ما دخلت على قلوبهم عقائد أخرى ساكنت عقيدة الإسلام في أفئدتهم وكان السبب في تمكنها من نفوسهم وإطفائها لنور الإسلام من عقولهم هو السياسة 33.

## ثالثاً: ملامح الاختلاف في المشروع الإصلاحي للكواكبي ومحمد عبده:

تتبلور ثلاث نقاط جوهرية تدور حولها الاختلافات في فكر الشيخ الكواكبي الإصلاحي عنها في فكر الأستاذ الإمام مجد عبده وهي:

#### 3-1- أولويات حقيق الإصلاح:

في حين يرى الأستاذ الإمام أهمية البدء بالتربية للإصلاح فإن الشيخ الكواكبي يرى أن التربية الصحية لا تكون مقدورة في ظلال الاستبداد<sup>34</sup>. ويذهب كثير من الباحثين إلى أن الكواكبي هو أقرب إصلاحي إلى معسكر الثوار،

وبتدقيق النظر في كتابات الكواكبي يتضح أنه أثار قضايا وأشار إلى حلول لا يمكن أن تعالج على النحو الذى رآه وهدف إليه بغير الثورة، غير أن الثورة التي أرادها الكواكبي التي عمل من أجلها تختلف تماما عن التمرد التلقائي غير الواعي الذى يحدث نتيجة الكبت الشديد، والذى لا

.

<sup>32-</sup> عاطف العراقي، " الإسلام دين العلم و المدنية للشيخ محمد عبده من خلال منظور نقدى "، في : عاطف العراقي ( مشرفا )، الشيخ محمد عبده 1849 – 1905 بحوث و دراسات عن حياته و أفكاره، ( القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، 1995 )، ص 23

<sup>33-</sup> محمد عمارة، الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده، الجزء الثالث، <u>مرجع سابق،</u> ص 317.

<sup>34-</sup> محمد أحمد خلف الله، مرجع سابق، ص 124.



يسبقه استعدادات كافية، ولا يصحبه تنفيذ مخطط سابق، وبالتالي لا يصنع شيئًا غير التدمير والتخريب، وقد اتهم الكواكبي أكثر من مرة بإقامة تنظيم سياسي يسعى لقلب حكم العثمانيين، وهو بصدد حديثة عن (جمعية أم القرى) يقول (إن لهذه الجمعية أصلاً)،

وكتابات الكواكبي كانت جهداً مستمراً للإعداد للثورة، وعملاً متواصلاً لتهيئة الجو لقيامها، فهو يريد تشجيع العوام على مطاولة المستبدين والانقضاض عليهم، ويساهم في إزالة الوهم الذى يكبل ثوريتهم، فيقول " إن خوف المستبد من نقمة رعيته أكثر من خوفهم من بأسه لأن خوفه ينشأ عن علم، وخوفهم ناشئ عن جهل، وخوفه من انتقام بحق، وخوفهم عن توهم التخاذل، وخوفه من فقد حياته وسلطانه، وخوفهم على لقيمات من النبات وعلى وطن يألفون غيره في أيام " وقول أيضا " لو ملكت جيشًا لقلبت حكومة عبد الحميد في أربع وعشرين ساعة "66.

ولا ينفى هذا النزوع المتعقل تجاه الثورة ميله لأسلوب التدرج في تحقيق إصلاحاته فلجأ بداية إلى النصيحة والتنبيه ثم ينتقل إلى المقاومة الحكيمة والرقى في المعارف (مرحلة المقاومة السلبية) ثم مرحلة الإعداد للمواجهة بأن يجتهد ذوى الشهامة في الأمة في ترقية المعارف وإتقان أحذ العلوم التي تكسبه علمًا مخصوصًا كعلم الدين أو الإنشاء أو الطب، وأن يحافظ على آداب وعادات قومه ويقلل اختلاطه مع الناس، وأن يتباعد ما أمكنه من مقاربة المستبد وأعوانه ثم تأتى مرحلة الانفجار والثورة <sup>37</sup>.

ويرى الكواكبي أن السياسة يجب أن تناقش في المجال العام ويقول " أن سبب هذا الفتور الذى أحل حتى في الدين هو فقد الاجتماعات والمفاوضات وذلك أن المسلمين في القرون الأخيرة قد نسوا بالكلية حكمة تشريع الجماعة والجمعة وجمعية الحج وترك خطابهم ووعاظهم خوفًا من أهل السياسة التعرض للشئون العامة، كما أن علمائهم صاروا يسترون جبنهم بجعلهم التحدث في الأمور العمومية والخوض فها من الفضول والاشتغال بما لا يعني وأن اتيان ذلك في الجوامع من

<sup>35-</sup> محمد عمارة، الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي ، <u>مرجع سابق</u>، ص ص 103 – 105

<sup>36-</sup> المرجع السابق، ص 101.

<sup>37-</sup> اقبال شلبي، <u>مرجع سابق</u>، ص ص 133 – 137. انظر أيضا محمد عمارة، عبدالرحمن الكواكبي شهيد الحرية و مجدد الإسلام، <u>مرجع سابق</u>، ص ص 165 163

اللغو الذى لا يجوز وربما اعتبروه من الغيبة والتجسس أو السعي بالفساد فسرى ذلك إلى أفراد الأمة وصار كل شخص لا يهتم إلا بخويصة نفسه وحفظ حياته في يومه كأنه أمة واحده وسيموت غدًا جاهلاً أن له حقوقا على الجامعة الإسلامية والجامعة البشرية و أن لهما عليه مثلها 38.

على نقيض ذلك الأستاذ الإمام مجد عبده و من أقواله " ما دخلت السياسة في شيءإلا أفسدته " وغرضه من ذم السياسة ومن نهى العاملين من المسلمين لإحياء العلم والدين عنها وإرشادهم أن يكونوا في عملهم بمعزل عن تأييدها أو مقاومتها هو أن السياسة في جميع بلاد المسلمين استبدادية جائرة، والطريقة المثلى اجتنابها ومداراة أهلها وإقناعهم بكل وسائل الإقناع الممكنة بأن الإصلاح العلمي أو الديني المطلوب هو خير لبلادهم ورعاياهم ونافع لهم وغير ضار بهم.

ويرى الأستاذ الإمام أن استبداد السياسة لاعلاج له إلا وحدة الأمة وجمع كلمتها وأن الطريق المستقيم الموصل إلى هذه الغاية هو تربيتها وتعليمها على الوجه الأمثل 90 وإن كانت التربية لا تنفصل عن العلم لكنها عند الإمام تختلف عنده تمامًا من حيث أنها لابد و أن تكون إسلامية في جوهرها فإذا كان العلم لا دين له و لا وطن و لذا من اليسير أخذه عن الغرب بلا حرج، فالقيم التي تهدف التربية إلى غرسها في النفوس تختلف من حضارة الأخرى، و قد اختار أن تكون التربية إسلامية لعدة أسباب أولها أن العقيدة شديدة التأثير في النفوس فالإنسان متدين بالطبع و تأثير الدين يعمل في العامة و الخاصة على السواء، بالرغم من أن الأمام كان يدعو العقل إلا أنه كان يعرف أن الدعوة أمر و الواقع أمر آخر، و الواقع أن الدين يغلب العقل دائما، و ثانها أن الدين يسبق العقل إلى النفوس، و ثالثها أن الدين الإسلامي يدفع بالعلم للتقدم و الازدهار كما أن الدين يحقق الارتقاء المعنوي الذي يمهد للارتقاء المادي 0.

تجدر الاشارة إلى أن الإمام محد عبده عمل بالسياسة مع جمال الدين الأفغاني ولكنه بعد نفيه وفشل الثورة العرابية هجر السياسة مكرساً جهده لمجالات الإصلاح الأخرى التي اعتبرها متطلباً

<sup>38 -</sup> محمد عمارة، الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي ، <u>مرجع سابق</u>، ص 62

<sup>39-</sup> محمد رشيد رضا، <u>مرجع سابق</u>، ص ص 891 – 892.

<sup>40 -</sup> زينب محمود الخضيري، " التطور و الإصلاح عند محمد عبده "،، في : عاطف العراقي ( مشرفا )، الشيخ محمد عبده 1849 - 1905 بحوث و دراسات عن حياته و أفكاره، مرجع سابق، 81- 82



سابقاً للإصلاح السياسي <sup>41</sup> فالأستاذ الإمام كان " إصلاحياً " يرى أن التدرج في الإصلاح هو الطريق الأقوم ولكن لقائه بالثورة العرابية واشتراكه فيها ابتعد به خطوات قليلة عن موقع " الإصلاحي" واقترب به خطوات قليله من موقع " الثوري " وأن عمر هذه الفترة لم يتجاوز عشرة أشهر ثم عاد بعدها إلى جذوره الفكرية العميقة والأصلية " مصلحاً " لا يرى طريق الثورة بل يهاجمه صراحة في كثير من الأحيان <sup>42</sup>.

ويدعو في كتاباته إلى تجربة " المجالس البلدية " حيث يفوض إلى أهل كل بلد أن ينتخبوا عدداً معيناً يمثلهم ويتم تدريهم على إرادة الاختيار، وكان يدعو للاكتفاء مرحلياً ( بالمجالس البلدية ) في القرى والمدن عن مجلس النواب، وإلى الاكتفاء بالقوانين البسيطة المنطبقة على العادات والأحوال، ويرى أن نبدأ من حيث بدأ الذين بلغوا الآن مرحلة الحياة الدستورية والنيابية لا أن نختصر بالثورة هذا الطريق الطويل 43. ورغم أن السياسة أكثر سلبياته و كان قادراً على أن يكون على قمة كل اتجاه اختاره كان على القمة في قيادة التيار الثوري و حين فشلت الثورة واختار طريق الإصلاح اعتلى القمة أيضا و كان باستطاعته أن يسير بالأمة في طريقين متناقضين لكنه كان رجلاً كبيرًا بلا مراء 44.

فالإمام لم يطرح نفسه كمفكر سياسي في المقام الأول و لكن أي محاولة لفهم فكره لا يمكن أن تتم دون إدخال الجانب السياسي، لأنه انطلق من حقيقة أولى مضمونها أن الإسلام دين و دنيا ومن الطبيعي أن يكون له موقف من السلطة و نظام الحكم، ومزج الإمام أيضا بين الفكر و العمل السياسي من خلال نشاطه في الحركة الوطنية و الفكرية 45. صحيح أن ثورة الإمام لم تكن شاملة تقتلع الأشياء من أساسها لكنها كانت ثورة من الداخل و ليس من الخارج، و الثورة من الداخل

<sup>41-</sup> حورية توفيق مجاهد، مرجع سابق، ص 550.

<sup>42-</sup> محمد عمارة، الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده، الجزء الأول، مرجع سابق، ص 40.

<sup>43- &</sup>lt;u>المرجع السابق</u>، ص 47.

<sup>44 -</sup> السيد يوسف، الإمام محمد عبده رائد الاجتهاد و التجديد في العصر الحديث، ( القاهرة: دار الثقافة الجديدة، ط1999،1)ص216

<sup>45 -</sup> عبدا لعاطى محمد أحمد، الفكر السياسي للإمام محمد عبده، ( القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1978 ) ص 9.

تعنى التجديد و الإصلاح إنه يجدد من داخل التراث لأن الخطأ ليس في التراث و لكن في الفهم الخاطئ للتراث 46.

#### 2-3- الصفوة المستنيرة:

يعطى الكواكبي أهمية للرأي العام ودور العوام ويرى أن العلماء والحاكم المستبد كلاهما يتجاذب العوام وأن العوام " هم أولئك الذين إذا جهلوا خافوا واذا خافوا استسلموا وهم الذين متى علموا قالوا ومتى قالوا فعلوا 4 فالشريحة المؤهلة للقيام بالتجديد والتطوير في فكر الكواكبي هي الشباب والشباب يعنى الكثير بقوله " الذين تعقد الأمة آمالها بأحلامهم وتتعلق الأوطان بحبال همتهم والذين يحبون وطنهم حب من يعلم أنه خلق من تراب " والكواكبي وجد في الشباب روح المتجديد والتطور لاسيما وأنهم أعداء الجمود والخنوع فيقول " أن الخور علة معدية تسرى من الشيوخ إلى الشباب ومن الطبقة العليا إلى العامة وليت الشيوخ والكبراء يرضون بما كتب عليهم من الذلة والمسكنة والخمول وسقوط الهمة والاستسلام فيتركون أهل النشأة الجديدة وشأنهم 4 ويرى الكواكبي أن الجماهير الشعبية هي محور اهتمام المثقف والسلطان وهناك حرب دائمة بين الطرفين لاكتساب الجماهير، فالكواكبي هو ابن الشعب قولاً وعملاً وهذا ما جعل معاصريه يسمونه بأبي الضعفاء، ورغم أن الكواكبي اعتمد على الجماهير في مشروعه الإصلاحي فإنه لم يكن يرفض مساندة من الخديوي أو غيره من نبلاء مصر الذين أبدوا تعاطفاً مع فكرة جمعية " أم يرفض مساندة من الخديوي أو غيره من نبلاء مصر الذين أبدوا تعاطفاً مع فكرة جمعية " أم الذي يخلصه من مصابه هو الجماهير التي تدرك حدود الداء وتعرف أعراضه وتشعر بثقل وطأته الذي يخلصه من مصابه هو الجماهير التي تمتد بأذيتها لتشمل القاهرين والمقهورين وتنزع عنهم آدميتهم 50 وفساد التصوفات الناجمة التي تمتد بأذيتها لتشمل القاهرين والمقهورين وتنزع عنهم آدميتهم 50 وفساد التصوفات الناجمة التي تمتد بأذيتها لتشمل القاهرين والمقهورين وتنزع عنهم آدميتهم 50 .

<sup>46 -</sup> عاطف العراقي، الشيخ الإمام محمد عبده و التنوير قرن من الزمان على وفاته، ( القاهرة: دار الشاد، ط1،2007)، ص 260.

<sup>47-</sup> محمد أحمد خلف الله، مرجع سابق، ص 115.

<sup>48-</sup> على نوح، <u>مرجع سابق</u>، ص ص 93 – 96.

<sup>49-</sup> حركة التجديد الإسلامي : عبد الرحمن الكواكبي ، 1، اكتوبر2004،

<sup>50-</sup> محمد جمال طحان، مرجع سابق، ص 85.



ويربط الكواكبي بين دور الجماهير أو " العوام " وإحداث الثورة فهو يعتمد على تكاتف الواعيين وتهيئة الرأي العام للمشاركة في التغيير المنتظر، وفي صياغة الهدف وتحقيقه بعيدا عن القوة والعنف، ذلك لاعتقاده أن كل شيء يتحقق بقوة وزمان متناسبين مع أهميته، وهو يريد الثورة أيضًا بعيدا عن الانتظار المستكين لأنه لا يقوم بالثورة إلا من تأذى من الوضع الراهن من الجماهير، وهو يسعى لتوحيد الرأي العام ويعمل على بث الوعى فيه لأنه اذا نشد الناس التحرر من أسر الاستبداد عليم أن يجهدوا لأن الحرية لا تؤخذ عفوًا بل تحتاج إلى جهاد في سبيل نيلها بتنبيه حس الأمة وتوعيتها لتكوين رأى موحد يطلب التغير ويسعى إليه أق وإن كان إيمان الكواكبي بدور الجماهير لم يمنع إيمانه بدور النخبة المستنيرة التي توعى وتثقف هذه الجماهير لأن الاستبداد يحفر في عقول العوام لإقناعهم بالباطل وهنا يأتي دور العلماء الراشدين والمرشدين الذين يجهدون في توعية الناس وفي حثم على طلب الحرية 52.

لأن العوام أسراء الاستبداد قد ينتقمون من أعوان المستبد (الأقارب –الوزراء – الجند) لعدم معرفتهم من هو العدو الفعلي بالنسبة لهم، أنهم على علاقة بالأقرب إليهم و لذا قد يغفلون عن توجيه نقدهم و تحركهم إلى العدو الرئيس مما يجعل جهد العامة غير منسق، من هنا جاءت الحاجة الماسة لنشر الوعى و ضرورة معرفة أسباب التحرك وحدود فاعليته، ويجب أن يتناغم الإعداد مع اغتنام الفرصة المناسبة للاستفادة من الظروف الموضوعية ( مثل خسارة المستبد في الحرب- بطشه بأحد المظلومين – إخلال بالممارسة الدينية – جباية الأموال) 53.

وبالنسبة للأستاذ الإمام مجد عبده فقد أكد على أهمية دور الصفوة المستنبرة حيث أعطاها أهمية ديناميكية في الرقابة على مصالح الأمة وتلك الصفوة قوامها التربية والتعليم الصحيح كسبيل لتكوينهم وتأهيلهم للقيام بأعمال الحكومة النيابية، وهي تأتي من الطبقة الوسطى

<sup>51-</sup> المرجع السابق، ص 96 – 97.

<sup>52-</sup> المرجع السابق، ص 82.

<sup>53 -</sup> جورج كتورة، طبائع الكواكبي في طبائع الاستبداد دراسة تعليلية، (بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر والتوزيع، ط1، 1987)، ص 140- 141.

وتعتبر ركيزة النظام السياسي وأعطاها دورا هاماً ما في تقييد سلطة الحكومة ومعالجة الاستبداد " وحمل الحكومة على العدل والإصلاح وتعويدها الأهالي على البحث في المصالح العامة واستشارتها إياهم في الأمر بمجالس خاصة تنشأ في المديريات والمحافظات " فهي باختصار حلقة الوصل بين الحكومة والجماهير، ومع أنه ركز على دور الطبقة الوسطى فإنه لم يحصر الصفوة المستنيرة بين أبناء هذه الطبقة حيث اعتبرها صفوة مفتوحة تقوم على المشاركة وتسمح بتصعيد أبناء الطبقة الدنيا إلها 54.

كان مجد عبده "إصلاحيا معتدلا" يرى أن شرط وجود "الرأي العام "لم يتحقق في مصر حتى تعطى جماهيرها مقاليدها في أيديها وهو عايش ثورة عرابي عن قرب فبدت لجماهير مصر صورة أخرى في نظره، فتقدم خطوات للقاء "التيار الثوري "العرابي في الحركة الوطنية المصرية، ويسهم منذ ذلك التاريخ في العمل الثوري وفي صنع الأحداث الثورية التي شهدتها البلاد وذكر لأول مرة في تاريخه الفكري أن الإصلاح يكون بواسطة مجلس شورى النواب وحرية المطبوعات ويضع مطلب "تعميم التعليم ونمو المعارف" بعد مطلب مجلس شورى النواب وحرية المطبوعات وظل يمثل الاتجاه الأقرب الى "الإصلاح "في صفوف الثوار أو الجناح المعتدل. ولكن فشل الثورة و انهيار بعض قادتها وتهالك عدد من زعمائها في التحقيق أحدث عودة في فكر الإمام مجد عبده إلى نقطة الانطلاق التي كان عندها وهي خلافه مع العرابيين ورفض الثورة، ورجع لجذوره الفكرية الأصلية في الإصلاح بعد أن تحولت الثورة إلى رماد، واعتزل السياسة و استعاض عنها بالعمل التربوي حتى يتم تأهيل الجماهير فهو لم يثق أنها قادرة على ممارسة الحياة السياسية النيابية والدستورية قد.

#### 3 /3- فكرة المستبد العادل:

يرفض الكواكبي بشدة فكرة المستبد العادل وفي رأيه أن العدل لا يستقيم مع الاستبداد ولا والكواكبي لا يرى في المستبد العادل المتوهم سوى استبدال مستبد بآخر، مما يطور الاستبداد ولا يمحوه وذلك لأن الحاكم لا يمكنه أن يقيم عدلاً مع الاستبداد لأن عدالة السياسة هي مشاركة المحكومين في الحكم وترى الدراسة ميل الكواكبي إلى ما يسمى اليوم (المؤسسية) التي تقوم على

<sup>54-</sup> حورية توفيق مجاهد، <u>مرجع سابق</u>، ص 549.

<sup>55-</sup> محمد عمارة، الأعمال الكاملة للإمام محمد عبدة، الجزء الأول، مرجع سابق، ص51 - 68.

<sup>56-</sup> محمد جمال طحان، مرجع سابق، ص 87.



فكرة دور المؤسسة ككيان فاعل و ليس الفرد بحيث يستمر دور المؤسسة دون التأثر بفعل فرد بعينه، فالجمعيات هي إحدى العوامل التي يقاوم بها الكواكبي الزمن ذلك لأن عمر الفرد قصير قد ينقضي قبل أن يتم الإصلاح وعند ذلك تصبح الجمعيات الأمل الوحيد الذى يقاوم الاستبداد ويقول: "إن الجمعيات المنتظمة يتسنى لها الثبات على مشروعها عمرًا طويلاً يفي بما لا يفي به عمر الواحد الفرد، وتأتى بأعمالها كلها بعزائم صادقة لا يفسدها التردد، وهذا سر ما ورد في الأثر من أن يد الله مع الجماعة 57.

ولا تتفق فكرة المستبد العادل التي طرحها الإمام مجد عبده مع فكر الكواكبي فهو ينحاز إلى صف الأغلبية ضد الأقلية ويضع قاعدة الأغلبية والأقلية التي هي أحد معطيات النظام الديمقراطي الحق، وينحاز إلى صف الأغلبية التي تزيد على الثلاثة أرباع أى إلى صف الملايين من الناس البسطاء 58.

واذا أمعنا النظر في فكر الأستاذ الإمام مجد عبده يلاحظ أن في المرحلة الأولى من فكره ركز على الإرادة الشعبية والحكومة التي ترتكز عليها والتي تصل إلى الحكم عن طريق ديمقراطي، ولكنه بدأ يعكس أفكاره بحيث بلور أفكار جديدة توضح تشككه في الثورة والإرادة الشعبية والقوى الشعبية،

و بعد هزيمة الثورة العرابية بدأ يدعو إلى الحاكم ( المستبد العادل ) ومثل هذا الحاكم ضروري لإقرار العدل ورفع الظلم وحمل الأفراد على ما فيه سعادتهم بحيث يكون هدفه وهاديه الأساس صالحهم لا صالحه الشخصي، وقد وضع مخططًا واضحا لمثل هذا الحاكم قائما على برنامج يمتد لخمسة عشر عاما يراها كافية لتنشئة الصغار نشأة سليمة وغرس القيم في نفوسهم، أما بالنسبة للكبار فيلوى أعناقهم ويعالج ما اعتل من طباعهم وهذه السنوات المطلوبة تحشد وراء الحاكم حشداً كبيرًا ممن يتبعونه من أعوان الإصلاح إما من صالحين كانوا ينتظرونه ويعتبرونه القدوة الحسنة أو ناشئين شبوا على وجوده أو من يتبعونه نتيجة الرهبة منه أو الرغبة فيفضله، وحكم المستبد العادل يمثل الخطوة الأولى الضرورية للإعداد الصالح وللانتقال تدريجيًا

58- محمد عمارة الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي ، مرجع سابق، ص 62.

<sup>57-</sup> محمد أحمد خلف الله، مرجع سابق، ص 9.

إلى الحكم النيابي وذلك بتشكيل المجالس البلدية أولا ثم مجالس الإدارة التي يجب أن تكون فعالة كمصادر حقيقية للآراء والأفكار ثم المجالس النيابية في النهاية، ووفقاً للأستاذ الإمام فالحرية لا يجب أن تعطى مرة واحدة حتى يمكن استيعابها، بل يجب الإعداد لها إعدادًا فكريا بحيث يواكب نمو المؤسسات نمو الأفراد <sup>59</sup>.

#### خاتمة:

تنتهى الدراسة إلى وجود عدة قواسم مشتركة في المشروع الفكري الرائد لكل من الكواكبي ومجد عبده، وتتمثل هذه المشتركات في الانطلاق من المرجعية الإسلامية والتجديد في الفكر الديني، والدعوة لإعمال العقل ومواجهة تيار الجمود، والتأكيد على قيم الإصلاح، كالعدالة والحرية والشورى، وضرورة الدعوة للتغير من جانب المحكومين وليس بتوجيه النصح للحاكم، وأهمية البدء بالمجتمع الذي يعول عليه في تحقيق الإصلاح المنشود، كما لا تشهد أفكارهما اختلافًا واضحًا حول أسباب الفتور والتراجع فهي تعود لأسباب كثيرة منها:

الاستبداد، وقلة الاطلاع، والكسل والإغراق في الشهودات المادية، والتهاون في الدين، و الجهل. بينما تتحدد أهم نقاط الاختلاف في أولويات الإصلاح، وفكرة الاعتماد على الصفوة المستنيرة ودور الحاكم المستبد العادل.

وقد بينت دراستنا أن الكواكبي كان يعمل على تحقيق الإصلاح السياسي مقترنا بالإصلاح التربوي والثقافي في الوقت ذاته، وفي جميع المراحل الفكرية التي مرّ بها الكواكبي، لم ينح السياسة جانباً، وكان يطالب أن يتناقش ويتحاور العامة للتعرف على حقوقهم وواجباتهم، وذلك على النقيض من الإمام محد عبده الذي يربط بين الإصلاح التربوي و الديني من أجل الإصلاح السياسي

زكريا سليمان بيومي، <u>التيارات السياسية والاجتماعية بن المجددين والمحافظين</u>، ( القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1983 )، ص ص 76-77.

<sup>59-</sup> حورية توفيق مجاهد، <u>مرجع سابق</u>، ص ص 547 – 549.

وانظر ايضا:



والقضاء على الاستبداد، وقد دلت الشواهد التاريخية أن المحتل لا يسمح بإصلاح حقيقي للتعليم، وأن الاحتلال هو عقبة حقيقية تجاه الإصلاح التربوي، كما أن الروابط بين مجالات الإصلاح المختلفة وثيقة متصلة ببعضها ولا بد لأى حركة إصلاحية أن تتصدى للمستعمر بكل الوسائل وألا تستبعد السياسة كساحة للمقاومة لأن استبعادها يعطى فرصة لتقويض الإصلاح بأكمله.

# قائمة المراجع

#### الكتب:

- 1. إبراهيم البيومي غانم وصلاح الدين الجوهري ( محرران )، الإمام مجد عبده مائة عام على رحيله 2005 – 2005، ( القاهرة: دار الكتاب المصرى، بيروت: دار الكتاب اللبناني، ط1، 2009)
- 2. أحمد جدى وآخرون، قراءات فيالفكر العربي، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ط 1، 2003).
- اقبال مجد شلبي، الفكر السياسي لعبد الرحمن الكواكبي، (القاهرة: معهد الدراسات الإسلامية،
- 4. جورج كتورة، طبائع الكواكي في طبائع الاستبداد دراسة تحليلية، (بيروت: المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر والتوزيع، ط1، 1987)
- 5. حورية توفيق مجاهد، الفكر السياسي من أفلاطون إلى مجد عبده، القاهرة: مكتبة الأنجلو المصربة، ط 2، 1992)
- 6. زكريا سليمان بيومي، التيارات السياسية والاجتماعية بين المجددين والمحافظين، (القاهرة، الهيئة المصربة العامة للكتاب، 1983).
- 7. السيد يوسف، الإمام مجد عبده رائد الاجتهاد و التجديد فيالعصر الحديث، (القاهرة: دار الثقافة الجديدة، ط1، 1999)
- 8. عاطف العراقي ( مشرفا )، <u>الشيخ مجد عبده 1849 1905 بحوث و دراسات عن حياته و</u> أفكاره، ( القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، 1995 )
- 9. ----- الشيخ الإمام مجد عبده و التنوير قرن من الزمان على وفاته، ( القاهرة: دار الرشاد، ط 1، 2007 )
- 10.عباس محمود العقاد، عبقري الإصلاح والتعليم الأستاذ الإمام مجد عبده، (القاهرة: الهيئة المصربة العامة للتأليف والنشر، ط 3، 1970)



- 11. عبد الرحمن الكواكبي، طبائع الاستبداد ومصارع الاستبعاد،
  - (القاهرة: دار الشروق، ط 2، 2009)
- 12.عبدا لعاطي مجد أحمد، الفكر السياسي للإمام مجد عبده، (القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1978).
  - 13. عجد أحمد خلف الله، الكواكبي حياته وآراؤه، (القاهرة: مكتبة العرب، بدون)
- 14. محد جمال طحان، الأعمال الكاملة للكواكبي، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1995)
- 15. مجد رشيد رضا، تاريخ الأستاذ الإمام مجد عبده، الجزء الأول، (القاهرة: مطبعة المنار، 1931)،
  - 16. عجد عمارة، الأعمال الكاملة للإمام مجد عبده، (القاهرة دار الشروق، 1972)
    - 17. ----عبد الرحمن الكواكي شهيد الحربة ومجدد الإسلام،
      - (القاهرة: دار المستقبل العربي، ط 1، 1984)
- 18.------ <u>الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكي (بير</u>وت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، 1975).

## الدوريات:

الكواكبي بمناسبة مرور تسعين عاما على وفاته "، المستقبل العربي، عدد 196، يونيو 1995.

# المواقع الالكترونية

حركة التجديد الإسلامي: عبد الرحمن الكواكبي، 1، اكتوبر 2004، موقع

http://www.metransparent.com/spip.php?page=sommaire&lang=ar

رضوان زبادة، لماذا افشل الكواكبي في تطوير نظرية عن الاستبداد، 3 سبتمبر 2009،

www. Marafea.org

# التربية الأخلاقية في زمن اغترابي

# أ.د. علي أسعد وطفة

جامعة الكويت كلية التربية watfaali@hotmail





# التربية الأخلاقية في زمن اغترابي

# بقلم - على أسعد وطفة

#### مقدمة:

استطاعت الإنسانية أن تحقق تقدما حضاريا هائلا في مختلف أوجه الحياة وفعالياتها في القرن الماضي، وارتفع مستوى الحياة بتأثير الانتصارات العلمية المذهلة في مختلف المجالات الاقتصادية والتكنولوجية، وتواترت الاكتشافات العلمية، ثم وتكاثفت في مختلف الميادين لتحقق تقدما كبيرا مذهلا في مختلف أنماط الحياة والوجود الإنساني، وتقاطرت الثورات المتعاقبة في مجال الاتصال والمعلوماتية والفضاء والفيزياء والميتافيزياء والنظريات العلمية التي أحدثت تغيرا مذهلا في بنية العلاقات والتصورات الإنسانية، وقد شكلت هذه الاكتشافات والاختراعات والثورات طفرة نوعية هائلة في طبيعة التطور الإنساني، وثورة في طبيعة العلاقات الإنسانية القائمة فيه.

لقد اعتقد كثير من الناس أن التقدم العلمي والتكنولوجي والاقتصادي يمكنه أن يحقق الرفاه الشامل والكامل للبشر وأن يحقق السعادة الكاملة للإنسانية جمعاء. لكن ومع أهمية التقدم التكنولوجي الذي جعل التواصل الإنساني ممكنا وسهلا وسريعا فإن ذلك لم يحدث تقدما في

فن التفاهم والتواصل الأخلاقي والإنساني. فالجانب المضيء للقرن العشرين يقابله جانب مظلم يتمثل في الحروب والصراعات الدموية الكبرى والصغرى التي أودت بحياة ملايين البشر. فالحروب التي شهدها القرن الماضي كانت أكثر دموية من كل الحروب التي شهدتها الإنسانية عبر التاريخ وكان عدد الضحايا أكبر بآلاف المرات من عدد الضحايا الذين سقطوا في العصور القديمة والوسطى مجتمعة. واستطاعت الحرب الباردة التي فرضتها القوى الكبرى خلال النصف الثاني من القرن العشرين أن تدفع الإنسانية نحو البؤس والشقاء والعدم.

وفي مواجهة هذا الجانب المظلم للحضارة، تقفز إلى الذهن أسئلة حيوية كثيرة أهمها: كيف يمكن لنا أن نعد مواطنين يمتلكون حسّ المسؤولية في عصر تعصف به التغيرات المذهلة؟ وما أفضل الطريق التي يمكن أن تعتمد في عملية بنائهم وتربيتهم؟ كيف يمكن لنا اليوم بناء مجتمع أخلاقي يخلو من العنف والإدمان والجريمة ومختلف أشكال الانحراف؟ كيف يمكننا مساعدة الشباب والناشئة على تفجير طاقاتهم العقلية والإنسانية في مختلف المستويات الانفعالية والاجتماعية؟ كيف يمكن أن ننمي فهم الإحساس بالقوة والمسؤولية؟ وما المسؤولية التي تقع على عاتق المدرسة والأسرة من أجل بناء نسيج اجتماعي يتميز بطهره ونقائه؟

ومن الواضح أن الإجابة عن هذه الأسئلة تتجاوز حدود التشريعات القانونية وتتخطى جميع البرامج العامة والحكومية إذ لا يمكن لأي حكومة مهما بلغت قدرتها أن تفرض نفسها في المجال الأخلاقي الذي يقع في قلوب الناس ووجدانهم ويتجسد في شخصهم الإنساني.

فالعصر يشهد تحولات وتغيرات عميقة، والاكتشافات العلمية والتكنولوجية تخطف التقاليد وتهدم المعايير التقليدية للوجود، التي أصبحت غير قادرة أبدا على مواكبة التغيرات الاجتماعية الشاملة والعميقة. وفي دائرة هذه المواجهة بين التقاليد والحداثة يشهد العصر تراجعا غير مسبوق في المستوى الأخلاقي وفي المستوى الأسري حيث بدأت العائلة تتفكك وبدأت معدلات الجريمة والعنف والإدمان والمخدرات تتزايد، وبدأنا نشهد تدميرا منظما ومخيفا للبيئة في البر والجو والبحر.

في الماضي القريب كانت هذه المشكلات محدودة، وكانت تشكل جانبا من المشكلات التي تعانيها المجتمعات الصناعية الغربية، ولكنها تشكل اليوم مشهدا كونيا يضرب في مختلف أنحاء المعمورة ويخطف مختلف الثقافات الإنسانية، ويضرب شعوب الأرض في مختلف ضروب حياتهم اليومية،



ولا يمكن اليوم لمجتمع ما مهما بلغت عزلته أن يكون في مأمن من غوائل المشكلات والتحديات الكبرى التي تواجه المجتمع الإنساني برمته دون استثناء.

ومن الواضح اليوم أن جوهر هذه المشكلات يعزى إلى الانحدار الأخلاقي وإلى تنامي ظاهرة الفردانية وتكاثف الرغبة في إشباعات فورية للميول والغرائز البشرية، وذلك في أجواء أصبحت فيه القيم نسبية ذاتية وتعسفية اعتباطية؛ حيث تخرج من دائرة المنطق والعرفان. وفي دائرة هذا الانحدار القيمي بدأت الحياة الاجتماعية تفقد مخزون دلالاتها ومعانها. وقد أثرت هذه الوضعية بشكل لاشعوري في تنمية نمط من السلوك التدميري الذي نشاهده في عالمنا المعاصر.

وإنه لمن المؤكد اليوم أنه ومن غير الإحساس بوجود قيم إنسانية مشتركة تتميز بغائيتها وثباتها فإن المجتمع الإنساني يتشظى وينشطر في وضعية يستسلم فيها الأفراد والجماعات إلى متطلبات المصالح والنزوات والرغبات الأنانية المدمرة.

ومن الواضح تماما بأنه يمكن للتربية الأخلاقية أن تواجه إلى حدّ كبير ثقافة العنف والإدمان والجريمة عند الشباب، ويمكن الإشارة في هذا السياق إلى ثلاثة مؤسسات تربوية هي الأسرة والمدرسة والمؤسسة الدينية. وتفيد الملاحظات الجارية أن المدرسة لم تتقن حتى اليوم فن التربية الأخلاقية وبث القيم ولم تستطع أداء دورها التاريخي في هذا الميدان، والأسرة كما أوضحنا تعاني من التفكك والتصدع والانهيار، أما المؤسسات الدينية فإنها تعاني من مشكلات التعصب والتطرف التي نلاحظها في كثير من أصقاع العالم. وهذه الوضعية تجعلنا إزاء أزمة مجتمعية أخلاقية تربوية خانقة بامتياز. فالمجتمعات الإنسانية المعاصرة تواجه مأزقا تربويا تاريخيا في جوهره وهذه الأزمة ترتبط بالظروف الاجتماعية والتاريخية التي تمرّ بها المجتمعات المعاصرة. ومن الملاحظ في هذا السياق أن هذه الأزمة الأخلاقية تؤدي إلى توليد عدد كبير من التحديات الملاحظ في هذا السياق أن هذه الأزمة بحيث أن الحكومات تلهث وراءها دون جدوى من والمشكلات الاجتماعية المعقدة جدا والمزمنة بحيث أن الحكومات تلهث وراءها دون جدوى من حيث توالدها وتعظمها بصورة مستمرة ودائمة.

# الرفاه الاقتصادي وانحدار القيم الأخلاقية:

وبالعودة إلى دور الأوضاع الاقتصادية يمكن القول بأن تحسن الأوضاع الاقتصادية لم يجد نفعا في خفض مستويات الأزمة الأخلاقية في المجتمع. لقد بينت الإحصائيات والدراسات الجارية في الولايات المتحدة الأمريكية هذه الحقيقة بوضوح كبير وذلك عبر المقارنة بين التحسن في الأوضاع الاقتصادية وارتفاع مستوى الجريمة والعنف. لقد بينت الإحصائيات الجارية في الولايات المتحدة الأمريكية في الفترة ما بين عامي 1960 و1990 أن الولايات المتحدة قد زادت من الميزانية الاجتماعية بنسبة 500% خلال هذه الفترة، ولكن تلك الزيادة ترافقت بزيادة مماثلة لها في مستوى الجريمة والعنف والإدمان والمخدرات حيث بلغت نسبة الزيادة في هذه الجرائم 500%. وهذا يعني أن التحسن الاقتصادي لم يؤد إلى تراجع مستويات الجريمة والعنف، حيث تبين التفاصيل الإحصائية في نفس الفترة أن نسبة الولادات غير الشرعية قد زادت 400%، كما زادت نسبة الطلاق 400%، وارتفعت نسبة الانتحار بين الشباب إلى 200% وذلك كله في الفترة المذكورة (1).

فالمليارات التي أنفقت في البرامج الاجتماعية التنموية لم تكن ذات تأثير كبير في الأخلاق والقيم. فالمال يؤثر دون أدنى شك ولكنه لا يستطيع إيجاد الحلول الجذرية للمشكلات الأخلاقية.

وفي دائرة هذه المواجهة، يرى عدد كبير من المسؤولين أنه يجب العمل على معالجة جذرية لهذه الأزمة من حيث تنبت وتنبع من أجل احتواء نتائجها. فنحن نواجه تحديات حيوية ذات طابع داخلي سيكولوجي وتربوي بالدرجة الأولى. والمسألة برمتها ترتبط بقضايا وجدانية روحية أخلاقية تدور حول القيمة الأخلاقية، أي ما هو جيد وما هو سيء؟ ما هو صحيح أو خاطئ؟ ما هو خيّر أو شرير؟ وتلك هي أسئلة أخلاقية بالطبع والجوهر.

كتب المؤرخ البريطاني أونولد توينبي(1975-1889) Arnold J. Toynbee في كتابه حضارة على المحك كتب المؤرخ البريطاني أونولد توينبي(1975-1889) كلما ازدادت قوتنا المادية تنامت حاجتنا إلى الفهم الروحي وذلك من أجل استخدام قوتنا الافتراضية طلبا للخير ورفضا للشر والرزيلة... ونحن لم يكن

<sup>1 -</sup> Benneth (William J.), Is our Culture in Decline?, Education Week, avril 1991.



لدينا أبدا هذا المستوى الروحي المناسب كي نوظف طاقتنا المادية في المسار الصحيح؛ ونحن اليوم نعاني من انحطاط أخلاقي أكبر من أي وقت مضى عبر العصور التاريخية السابقة "(<sup>2)</sup>.

ويمكن القول بطريقة مجازية: إن جوهر المشكلة الإنسانية يكمن في التكوينات الداخلية للكائن الإنساني نفسه، وهذا الأمريجب قوله والإعلان عنه، ويتأتى أنه لا يمكن أبداً معالجة المشكلات الاجتماعية الناجمة عن الأزمة الأخلاقية بحلول تكنولوجية أو حكومية. فالمجتمع الجيد لا يمكن أن يكون كذلك إلا من خلال التربية الأخلاقية التي تؤدي إلى تنمية الشخصية وتأصيلها بالقيم الإنسانية والروحية الخلاقة. والسؤال الذي يطرح نفسه هنا: كيف يمكن الوصول إلى هذه المغاية؟ وما دور التربية في عملية بناء المجتمع ومواجهة التحديات الأخلاقية الاجتماعية؟ وهذه المسألة ستكون محور مقالتنا هذه.

كل ما نؤديه ونفعله في الحياة يستند إلى الطباع والشخصية. فطباع المرء تحدد للإنسان ما يجب عليه أن يفعل وكيف يمكن أن يوظف قدراته وإمكانياته. وهذا الأمر يؤكد الأهمية الكبرى للتربية الأخلاقية التي تشكل طباع المرء وعقليته، وكان للتربية قديما اعتبار كبير بوصفها أداة فعالة في تثقيف الأفراد وإعدادهم. ولكن الدراسات الجارية حول التربية تشير إلى تراجع البعد الأخلاقي في مختلف أوجه الحياة التربوية وفعالياتها المختلفة. ويمكن القول في هذا السياق أنه يمكن للتربية في مجتمع تعددي وديمقراطي أن تبث القيم الكونية العامة دون أن تقلل من أهمية الحقوق الفردية والخاصة للأفراد والجماعات فيه. ويمكن في هذا السياق أيضا الحديث عن تربية متوازنة تمكن من بث القيم والمهارات والمعارف بطريقة متكاملة وأصيلة بحيث تتم المحافظة على البعد الأخلاقي وتكوين الخصائص الإنسانية التي تعطي الإنسان معناه ودلالته الإنسانية.

## تفكك العائلة وضرورة التربية الأخلاقية:

شكل النصف الثاني من القرن الماضي مهاد ولادة أزمة إنسانية مخيفة وفتاكة تتمثل في الانفجار القيمي والأخلاقي للحياة الأسرية والعائلية. وتأخذ هذه الأزمة صورة وباء ينتشر وبزمجر في

<sup>2 -</sup> Toynbee (Arnold J.), La civilisation à l'épreuve, Gallimard, Paris, 1951.

كل مكان من بلدان المعمورة. فالعنف الزواجي، والخيانات بين الأزواج، والعنف الموجه ضد الأطفال، والطلاق، والتفكك العائلي أصبحت ظواهر عامة وشائعة في كل مكان. فالأطفال يبتعدون عن آبائهم، ولا يوجد هناك احترام بين الأزواج، حيث يهتم كل بنفسه دون الآخر.

ويلاحظ في هذا السياق أن التفكك العائلي يأخذ مداه في البلدان الغنية والمتطورة. وهنا يبدو عبثا الاعتماد على الازدهار الاقتصادي والحربات السياسية من أجل تحسين الأحوال الأسرية والأخلاقية في البلدان النامية. وهذا يعني أنه يجب علينا أن نبحث خلف الأزمة العائلية عن سبب وجيه وجوهري آخر غير الأسباب الاقتصادية. وهذا يعني أنه إذا كانت خلايا الجسد مريضة فبشر الجسد بالمرض والحمي.

فالتفكك العائلي، الذي سجل أرقاما قياسية خلال العقود الأخيرة من الزمن، أدى إلى ارتفاع كبير في مستوى المعاناة الشبابية، وزاد في مشكلاتهم وصعوبات حياتهم. فالشباب تحت تأثير هذا التفكك يفتقدون المعايير الأساسية للحياة الأسرية الحقّة، ويدفعهم هذا الوضع إلى دائرة الأزمات ويضعهم في خضم المشكلات العائلية والاجتماعية العاتية. لقد اندفع الشباب في البدان المتقدمة تحت تأثير الحريات والثراء إلى تعاطي المخدرات وممارسة العنف والإسراف في اللهو والمتعة والجنس. واستطاع الشباب الغربي أن يولد ثقافة شبابية جديدة قائمة على المتعة والإدمان والجنس والإباحة، وأن يصدرها إلى مختلف شرائح الشباب في مختلف أنحاء العالم عبر وسائل الاتصال المتاحة، ولاسيما الشبكة العنكبوتية والتلفزة والميديا وغير ذلك من وسائل الاتصال.

لقد بينت الدراسات الاجتماعية الجارية بأن تفكك البنية الداخلية للعائلة يؤدي إلى توليد مشكلات اجتماعية كبرى تفوق قدرة المجتمع على تجاوزها. وبينت هذه الدراسات بالمقابل أن المشكلات الاجتماعية تكون أقل حدّة كلما كان التماسك الأسري أكثر صلابة وقوة واستقرارا. وهذا يعني أن التماسك العائلي يشكل ضمانة لمجتمع إنساني متماسك وأخلاقي، فالعائلة تشكل المدرسة الأولى للمحبة والتعاون والتعاضد والتفاعل الإنساني المثمر. ومما لا ريب فيه أن العائلة تمتلك القدرة على تزويد الناشئة بنسق من القيم الأخلاقية والفضائل الإنسانية من أجل تحقيق أسمى متطلبات وجودهم وغاياتهم في الحياة. وأن التربية العائلية على القيم تشكل حصانة كبرى يمكن اعتمادها لمنع الأطفال من الوقع في مستنقعات الجريمة والإدمان والانحراف.



والسؤال الذي يمكن طرحه في هذا المقام هو: هل يمكن للدول المتقدمة اليوم أن تتجنب المشكلات الاجتماعية مع المحافظة على تقدمها الصناعي وثرائها المادي؟ والإجابة عن هذا السؤال ممكنة بالإيجاب، ولكن بشرط أن تقوم هذه الدول بتعزيز وتأصيل التربية الأخلاقية لتجعل من القيم الأخلاقية متراسا إنسانيا يمكنها من مواصلة مسارها التنموي المادي دون مشكلات اجتماعية كبرى. وبعبارة أخرى يجب على هذه الدول أن تجعل المجتمع مجتمعا أخلاقيا إذا رغبت في تجاوز مختلف المشكلات الاجتماعية. وهذا يتطلب العمل على بناء تربية أخلاقية تعني بالشخصية والتكوينات الوجدانية الداخلية للإنسان. وهنا يكمن الدور الأخلاقي اللبّاء والأمهات، كما هو الحال بالنسبة للمربين والموجهين والقادة والسياسيين حيث يتوجب على الجميع تجاوز حدود العطاء المعرفي إلى تأصيل أخلاقي يشمل المجتمع برمته. وباختصار ما يجب الاحتكام إليه هو تربية أخلاقية تتأصل في قلوب الأطفال والشباب والناشئة.

فالتربية الأخلاقية التي تتجه إلى الإنسان في جوهره الإنساني تشكل مرتكزا فعليا للتأثير في التكوين العقلي والذهني على أسس معنوية، وهذا بدوره يشكل مصدرا ثراً لنمو الشخصية الإنسانية وازدهارها كما يشكل مصدرا من مصادر السعادة والفرح الذي يتميز بطابع الديمومة والاستمرار.

ويمكن القول في هذا السياق بوجود ثلاث شروط أساسية في الحياة الإنسانية قادرة على التأثير في مختلف الشروط الأخرى للوجود، ويتمثل الشرط الأول في تحقيق درجة عالية من الأصالة الأخلاقية: وهذا يعني القدرة على ضبط النفس والقدرة على محبة الآخرين. أما الثاني فيتمثل في تأسيس عائلة متماسكة وسعيدة وأن يستمد الإنسان من عائلته هذه رأسمال أخلاق مستمد من التجارب الأخلاقية والعاطفية للعائلة. أما الثالث: فهو تقديم الفائدة للمجتمع من خلال المواهب والإمكانيات التي نتمتع بها. والأمر الأكثر أهمية في هذا كله أن القيمة الأخلاقية المتمثلة في الحب الحقيقي هي التي تشكل القوة الحقيقية التي تدفعنا نحو تحقيق تلك الغايات الثلاثية.

فالوجدان، بوصفه لباب طبيعتنا الإنسانية، يشكل منطلق طاقتنا الأخلاقية وبوتقة تشكلنا الإنساني. ومن هنا فإن الومضة الأولى للتربية يجب أن تنطلق من الرغبة الحقيقية في مساعدة

الناشئة على تطهير قلوبهم وتشكيل حسّهم الأخلاقي من أجل تحقيق نضجهم الإنساني وصقل طباعهم الدشرية على مبدأ القيم الأخلاقية.

ومن ثمّ تأتي الومضة التربوية الثانية التي تتمثل في تمكين الأطفال والشباب من تمثل القوانين الأخلاقية للسلوك من أجل بناء علاقة تواصل وتفاعل إنساني حقيقي مع الكون والآخر والذات. وهذه التربية التي تحضّ على آداب السلوك تفعل فعلها في إيقاظ القدرة على بناء علاقات جوهرية وحيوية حول الحب الحقيقي الممكن بين الآنا والآخر كما بين المجتمع والإنسان.

أما الومضة التربوية الثالثة فتأخذ مسارها في امتلاك ثقافة حقيقية ومعرفة أصيلة بالكون، ومن ثمّ العمل على بناء معرفة فعّالة بالتقانات والوسائل والإمكانيات المتاحة من أجل امتلاك مهنة وعمل تمكنان الفرد من مواصلة الحياة بشرف وكرامة.

هذه الأبعاد الثلاثة للتربية تشكل بوتقة حقيقية يمكن تبنيها في تشكيل الفرد للحياة في مجتمع أنهكته الحداثة والثورات المتلاحقة في مختلف الميادين. فثقافة الروح والقلب تشكل الأساس الفعلي لتجاوز التحديات الكبرى التي يواجهها المجتمع.

#### التربية على الحب:

ينبئنا الواقع بأن المجتمعات الإنسانية تتبنى بوجود تربية حداثية بهرم مقلوب يركز على عملية إعداد مني متسارع محورها التكنولوجيا والمعلوماتية دون اهتمام كبير بالجوانب الروحية والأخلاقية للتربية. ومع ذلك فإن النظرة الحكيمة المتوازنة للتربية تعطي الأفضلية لتربية قائمة على ثقافة إنسانية وأخلاقية، وذلك لأن الثقافة الأخلاقية تشكل المرتكز الحقيقي للثقافة المادية والعقلية

ففن الارتباط بالآخر في موقع الحب الحقيقي يشكل حجر الزاوية في عملية تشكيل شخصية الطفل. والحب الحقيقي يرمز إلى الحياة من أجل الآخر دون غايات نفعية وشخصية. ومع هذا النوع من الحب في علاقات الناس بين الرجال والنساء تؤدي في نهاية المطاف إلى الإخلاص والوفاء قبل الزواج وأثناء الحياة الزوجية. وعندما ينطلق الحب من أساس أخلاقي فإن الإنسان يسلك دائما من أجل غايات سامية تتعلق بالآخرين الذي يقعون في دائرة المحبة.



فالكائن الإنساني يكتشف الحب الحقيقي عبر الأركان الأربعة للقلب: أولا، حب الآباء تعبيرا عن الوفاء لحبهم التضحوي الذي لا تحده حدود؛ ثانيا، حب الأصدقاء والأخوة والأخوات والزملاء؛ ثالثا، الحب الزوجي بين الأزواج، وأخيرا، حب الأبناء غير المشروط وهو حب تضحوي لا يضاهيه حب.

هذا الحب الرباعي يشكل منطلق بناء الشخصية الإنسانية والعائلة معنية في هذا المسار بعملية بناء هذا الحب الشامل وتعزيز أركانه في شخصية الطفل. فالآباء يرغبون في تعليم أبنائهم وتوجيهم وتشكيلهم وفقا لقيم الواجب والحب الأبوي، ومن هذا الحب الأبوي ينبع حب المعلمين والكبار. فحب الأبناء يؤدي إلى التفاني في خدمة العائلة والتضحية في سبيلها. وعندما يعمّ هذا السلوك في المجتمع فإن المرء يمكن أن يضعي بكل شيء من أجل وطنه ومجتمعه وهو وفقا لهذه الصورة يتحول إلى مواطن حقيقي. وعندما يتمثل الإنسان القيم الكونية فإنه في نهاية الأمر سيكون مستعدا بأن يضعى بنفسه من أجل الإنسانية.

والآباء يمكنهم أن يحققوا ثلاثة أهداف أساسية في تربيتهم العائلية: أن يكونوا آباء ومعلمين وموجهين حقيقيين في كل دور من هذه الأدوار. وهنا نجد بأن الحب الحقيقي هو أمر جوهري في هذه المستويات الثلاثة من الفعالية التربوية للآباء. والحب الحقيقي يكون هنا في أن يعطي الإنسان وأن ينسى عطاياه بلا حدود، وأن يستمر في العطاء دون أن ينتظر ردا على ذلك، مهما يكن ذلك الرد. ومثل هذا الحب نجده عند الآباء الذين يضحون بكل شيء من أجل أبنائهم دون رجاء أو مقابل. وهذا النمط من الحب يشكل منطلق الأبوة الحقيقي.

ولا ينقطع الدور الأبوي الذي يمكن أن يجد صداه لدى المعلمين الحقيقيين الذين يمكنهم أيضا أن يغدقوا حبهم الأصيل الشامل على تلامذتهم، ومن أجل تحقيق هذه الغاية يجب تأصيل أكثر القيم الأخلاقية أصالة ونبلا وشموخا وأن يكون الأب أو المعلم نموذجا إنسانيا أخلاقيا يلهم الآخرين من الأبناء والمتعلمين سمو القيمة الأخلاقية للحب والأنسنة.

وهذا الدور الأبوي يمكنه أن يتجلى في الحكام والقادة والمسؤولين الذين يتوجب عليهم أن يقدموا أنفسهم رمزا للعطاء والتفاني والمحبة الأبوية الصادقة لأبناء شعبهم، وأن يكونوا في مستوى المسؤوليات الكبرى التى تتعلق بحياة الشعب وأفراد المجتمع على نحو كلى.

فالمعلم، وبوحي من هذا النموذج الأخلاقي، يجب أن يكون معلما حقيقيا قادرا على توجيه تلامذته إلى الفضيلة، وأن يفيض بحب تلامذته كما يفعل الأب الحقيقي مع أبنائه. ولا بد للمعلم في هذا السياق من أن يكون قادرا بناء الثقافة الخلاقة في عقول الأطفال وأن ينير قلوبهم بالخير والعطاء والإيمان الشامل بالله والقيم الإنسانية. وهذا الأمر يتطلب منه أن يشعر بالمسؤولية وأن يسهم في بناء التكوين الجسدي والأخلاقي والنفسي والروحي للأطفال بوصفهم أمل المستقبل ونبض الحياة الإنسانية المستقبلية في المجتمع.

فالمجتمع المدني يستطيع أن يحقق نوعا من التكامل والتآلف بين جهود المؤسسات التربوية، ما بين الأسرة والمدرسة والمؤسسات التربوية الأخرى من أجل تحقيق النماء والتكامل الإنساني الأخلاقي في نفوس الأطفال والشباب والناشئة. وتأسيسا على هذه الرؤية يمكن للمجتمع المدني أن يفجر في ذاته ثقافة إنسانية روحية متدفقة بكل المعاني والقيم الأخلاقية السامية.

فالعالم يشهد، مع بداية القرن الحادي والعشرين، ولادة ثقافة عالمية جديدة تنادي بالسلام والوحدة الكونية، وذلك على غير ما شهدناه في القرن الماضي الذي شهد طفرة علمية وتكنولوجية واقتصادية هائلة بكل المقاييس والمعايير. فالعصر الذي نعيش فيه يتميز بالحاجة المتنامية إلى العلاقات الإنسانية المفعمة بمعانها الروحية والإنسانية، ومثل هذه الحاجة تفرض نفسها في مختلف ربوع هذا الكون بامتداداته الجغرافية والإنسانية.

لقد علمنا القرن الماضي بأن التقدم العلمي والتكنولوجي لا يكفي بمفرده لبناء شروط السلام والتناغم الإنساني والسعادة الإنسانية الحقيقية. وما نحتاجه اليوم من أجل عالم أكثر أنسنة وعدلا وسعادة يتمثل في رؤية جديدة كونية محورها القيم الأخلاقية والإنسانية. وهذه الرؤية الإنسانية الجديدة ضرورية جدا من أجل بناء كيانات إنسانية جديدة خلاقة، وخلق عالم يفيض بالأنس والجمال الأخلاقي، فيشكل المهاد الحقيقي لمشاعر السلام والتكامل والإحساس بوحدة الوجود والانتماء الإنساني إلى أرومة المحبة والتواصل والتسامح والسلام. ومثل هذا العمل يتطلب منا البحث الدائم عن القيم الأخلاقية والروحية، كما يتطلب منا استقصاء التكامل الأخلاقي الأفضل الممكن ما بين القيم الجديدة والقيم والتقليدية، ما بين قيم الحاضر وقيم المستقبل ما بين قيم الشرق القديم وقيم الغرب المحدثة. ومن دائرة هذا التكامل بين هذه القيم الكونية يمكننا توليد قيم جديدة تتسم بالروعة والجمال وتعبر عن روح العصروحاجاته الروحية والإنسانية.



ومن أجل تحقيق هذه الطموحات والأمنيات الإنسانية الخلاقة يجب علينا أن نوفر للشباب والناشئة أجواءً أسرية مفعمة بالحب فيّاضة بالمعاني والحب الحقيقي، أجواء قادرة على تشكيل وعي الشباب وضمائرهم، وتسديد خطاهم نحو الحق والخير والجمال. فالطهارة في القلب والقوة في الروح تشكلان الأساس الحيوي لبناء مستقبل آمن وأخلاقي للمواطنة. فالوعي الإنساني الحقيقي نزّاع إلى فعل الخير واكتناه الجمال والبحث عن الدلالة والمعنى. ولكن الوعي نفسه في فضاء أخلاقي مدمر لا يمكنه أن ينطلق إلى غايته الكونية العليا. وهنا يجب علينا جميعا آباءً ومعلمين ومربين وسياسيين تحمل المسؤولية من أجل تطهير الوعي وتنقية الضمير وتحرير الوعي والمعرفة الإنسانية من أدرانها وأوجاعها؛ كما يجب علينا أن نساعد أبناءنا على تبني هذا التوجه الإنساني وتمثل غاياته العليا. فالشباب يتطهرون وينضجون في أجواء المحبة الحقيقية وينهلون من معين قوتهم الروحية من الوسط الاجتماعي الذي يكتنفهم. وتلك هي سمة أساسية في المجتمعات المدنية المتحضرة التي تتميز بطابعها الروحي.

### أولوية التربية الأخلاقية:

تتضح أهمية بناء التكوين الروحي للإنسان عندما نتفحص طبيعة الكائن الإنساني نفسه. فالإنسان يتكون من جانبين أساسيين: الجسد بوصفه التشكيل الفيزيائي للوجود أولا، ثم الجانب السيكولوجي والمعرفي ثانيا. فالإنسان ينطوي على جانب غير مادي نطلق عليه النفس أو الروح أحيانا أو الطبع أحيانا أخرى. وهذه الثنائية في تكوين الإنسان تتطلب نوعين مناسبين من القيم. فالجسد عالم الرغبات والميول والغرائز والحاجات البيولوجية. فهناك الحاجات الصحية مثل الحاجة إلى الغذاء والراحة. وهذه الحاجات تدفع الإنسان إلى البحث عن أفضل السبل لتلبينها وإشباعها وتأمين الراحة والطمأنينة.

أما فيما يتعلق بالحاجات الروحية فإن إشباعها رهين القيم الأخلاقية والروحية مثل: الحقيقة والجمال والخير والحب. وهذا يعني أن البحث عن هذه القيم وتمثلها يؤدي إلى حالة من الإشباع والرضا الداخلي لدى الإنسان.

كثير من الناس يعتقد أن البحث عن القيم المادية وتمثّلها يحقق نوعا من الرضا الداخلي، ومع ذلك لا يمكن للإنسان أن يرضى بسعادة زمنية مؤقتة. وهذا يعنى أنه لا بد من الاهتمام بالجانب

الروحي الذي لا يمكن إهماله بأي حال من الأحوال. وهنا يمكن دور التربية التي يتوجب عليها أن تأخذ بعين الاعتبار تلبية الاحتياجات الثنائية للإنسان احتياجات الروح واحتياجات الجسد. وتأسيسا على هذه الرؤية التربوية المتعلقة بضمان حاجات الروح والجسد يمكن للتربية أن تأخذ مسارها الصحيح في تربية الأبناء والناشئة تحقيقا لسعادتهم الحقيقية التي تتميز بطابع الديمومة والاستمرار.

ويمكن القول في هذا السياق: إن التربية تشتمل على مسارين أساسيين: المسار الأول هو المسار الأخلاقي الذي يتقصى القيم الروحية الأخلاقية مثل الحق والخير والجمال والحب ويعمل على تمثلها بوصفها البوتقة الأساسية لبناء الشخصية الإنسانية ؛ أما المسار الثاني فيتمثل في النزعة المادية التي تعنى بإشباع القيم المادية لدى الإنسان (التعليم المدرسي والجامعي والتأهيل التقني المني والتربية الفيزيائية والرياضية)، وهذا التعليم يسعى إلى تحقيق أهداف عملية مهنية من أجل ضمان إشباع الحاجات المادية لدى الفرد.

وبالمقارنة تبدو التربية الأخلاقية أكثر أهمية وخطورة من التربية المادية والعملية وهي أي التربية الأخلاقية تعمل في جوهرها على تحقيق التوازن بين الروح والجسد. فالروح يجب أن توجه الجسد وتنظم الميول الطبيعية والغرائزية في الإنسان، وعلى هذا المنوال فإن التربية الأخلاقية معنية بضبط وتوجيه المعارف والخبرات العملية كما المواهب والقدرات في المسارات الأخلاقية الأمثل. وإذا لم يحدث هذا التوجيه فهذا يعني أن الإنسان يعيش حالة عدمية أنانية مفرغة من كل المضامين الأخلاقية والإنسانية. وهنا يجب أن نعترف بأن المجتمع يوظف تقاناته ومعارفه بطريقة مادية وأنانية وهنا تكمن إحدى أهم المعضلات الأخلاقية في المجتمعات الحديثة.

فالتربية تعمل في جوهرها على نقل المعرفة من جيل لآخر، وهدف التربية الجوهري يكمن في تمكين الإنسان من تحقيق طموحات إنسانية وأخلاقية، وهنا يجب على التربية أن تؤدي المهمة الصعبة التي تتمثل في تحويل المعارف الإنسانية من جهة ، والعمل على تحقيق القيم العليا للثقافة الأخلاقية من جهة أخرى . فالتربية تعمل على تأصيل القيم الأخلاقية وتمكين الناشئة من الإحساس بالمسؤولية من أجل التحضير لمستقبل المواطن والمواطنة حيث يتمكن كل فرد من تمثل حقوقه وواجباته على نحو أمثل في دائرة المجتمع والحياة الاجتماعية. ويمكن اختصار هذه المسؤولية التربوية بالقول: إن التربية معنية في جوهر الأمر بتحقيق النمو العقلي والأخلاقي في دائرة من التوازن والتكامل بين متطلبات الروح والجسد.



# الاجّاهات المعاصرة في التربية الأخلاقية :

تستحق التربية الأخلاقية في العالم المتحضر بعض التأمل والنظر من منطلق أن الحضارة الغربية تشكل منطلق الحضارات العالمية المعاصرة. والسؤال المطروح هنا: ما الاستراتيجيات التربوية التي تعتمدها الحضارة الإنسانية المعاصرة في مجال التربية الأخلاقية؟ وما هي المخططات التربوية التي تتبناها الدول المتقدمة في عملية البناء الأخلاقي للشباب والناشئة في العقد الأول من القرن الحادي والعشرين؟ وهذه التساؤلات تتطلب دراسة لبعض التيارات التربوية الحادية في الغرب التي تؤثر فعليا في كثير من الأنظمة التربوية في العالم.

## سقوط القيم التقليدية :

شهدت القيم التقليدية في الغرب تراجعها مع بداية السبعينات تحديدا حيث لعبت التربية الجديدة دورا حيويا في تدمير الأنساق التقليدية للقيم الغربية. ففي هذه المرحلة من التي عرفت بمرحلة الثورة الجنسية وانتشار المخدرات عمل الشباب على مناهضة كل أشكال السلطة ورفض كل القيم التي ترتبط بها. وضمن هذه الموجة الرافضة للقيم أسقط الشباب مفهوم القيم المطلقة ورفضوها وأحلوا مكانها مفهوم القيم النسبية الأخلاقية. وفي دائرة هذا الرفض الشامل للأنظمة الأخلاقية القديمة أصبحت النزعة الفردية هي المعيار الذي يُحتكم إليه في المستويات الأخلاقية. وفي عمق هذا التوجه الفردي تقدمت الحقوق الفردية على مبدأ المسؤولية الفردية وتقدم الحق الفردي على الواجب الإنساني في هذه المجتمعات. وخرجت قيم التضحية والواجب والقداسة من قاموس القيم الجديد وتحولت الثقافة الشعبية إلى نموذج ثقافي للشباب في تلك المرحلة.

واستطاع هذا التحول العنيف في منظومة القيم والتصورات أن يحدث اهتزازا كبير للمعايير التربوية والأنظمة التربوية التي كانت قائمة. وفي دائرة هذا التموج الكبير في المعايير اتخذ عدد كبير من المربين موقفا محايدا من القيم من منطلق أنه لا يحق لهم فرض قيمهم الخاصة على تلامذتهم. فلكل الحق في أن يتبنى قيمه الخاصة وعلى الجميع واجب احترام الآخر وما يؤمن به من قيم فردية خاصة. وقد فرض هذا التوجه أجواء الرببة والشك وعدم الثقة في داخل الصفوف

المدرسية حيث فقد المعلم دوره بوصفه نموذجا أخلاقيا وموجها تربويا واقتصر دوره على صورة موجه بسيط يؤدي دوره المحدد في عملية التعلم.

وقد أثرت هذه التوجهات الجديدة في تبني مناهج تربوية جديدة مثل منهج التعريف بالقيم (al Louis Raths) الذي انطلق في عام 1966 على أثر صدور كتاب لويس راس (clarification des valeurs بعنوان التعليم والقيم (Values and teaching). وقد تضمن هذا الكتاب دعوة تربوية للمعلمين إلى رفض التدخل في عملية فرض القيم الأخلاقية على الطلاب وحثهم بدلا من ذلك على توضيح موقفهم من قضية ما تتميز بالخصوصية. وفي دائرة هذا التوجه الجديد للقيم بدأت فكرة تقدير قيم الآخر مهما تكن على أنها أمر يجب أن يحظى بالتقدير والاحترام. ومن هذا المنطلق بدأ تترسخ عملية رفض للتوجهات التربوية التي تعطي للكبار الحق في فرض قيمهم الأخلاقية على الأطفال والناشئة ويشمل هذا الرفض رفضا لكل محاولة تربوية يحاول فها المعلمون والمدرسون التأثير في النظام القيمي والأخلاقي لدى الطلاب أيا كانت القيم والمبادئ الأخلاقية التي توجه هذا التوجه. فالخيارات الأخلاقية والقيمية يجب بحسب هذا التوجه التربوي الجديد أن تبقى مسألة تفضيلات فردية وقرارات شخصية تنبع من قناعات الفرد ورؤاه الخاصة به.

ويمكن أن نسوق بعض الأمثلة التي تتعلق بعملية توضيح القيم: المعلم يسأل إحدى طالباته قائلا: إيزابيل ما رأيك بالحب قبل الزواج؟

إيزابيل: اعتقد بأن الزواج علاقة مقدسة ويجب على الرجال والنساء احترام هذه العلاقة وعدم إقامة أي علاقة جنسية قبل الزواج.

المعلم: جيد إيزابيل.

المعلم: جون ما رأيك بذلك؟

جون: بالنسبة لي أنا أرى أنه يجب على المرء أن يكون حرا في إقامة علاقة قبل الزواج ولاسيما إذا كانت العلاقة القائمة بين الطرفين عاطفية.

المعلم: جيد جون لقد وضحت القيمة التي تراها في هذا الأمر. ١

وهذا الموقف يعني أن احترام قيم الجميع وتقدير رأي الجميع يعني أن المدرسة لا تعلم قيما ولا تربد أن ترسخ أخرى بل تقوم بتوضيح آراء الآخرين وأفكارهم ومواقفهم بكل بساطة. وهذا الأمر



يعني أن عددا كبيرا من الخريجين من المدارس والجامعات وجدوا صعوبة كبيرة في التمييز بين الخير والشر وذلك لأن الأمر متروك لهم ولتجاربهم الخاصة وقناعاتهم الفردية دون تأثيرات خارجية تأتي من المعلمين والمناهج.

وقد أدت هذه المنهجية التربوية إلى تأسيس النزعة النسبية في التربية وإلى تدمير المعطيات التقليدية للتربية الأخلاقية التي كانت سائدة في مراحل سابقة. وترافق ذلك التوجه إلى رفض القيم التقليدية بوصفها غير واقعية أو عملية وخارج دائرة الموضة الجديدة للعصر الجديد. ويتضمن هذا الاتجاه رفضا للسلطة الأبوية وللدور الكبير الذي يؤديه الآباء في عملية التربية الأخلاقية للأبناء. فالمدرسة وفقا لهذه المنهجية بدأت تحض التلامذة والطلاب على مناقشة آراء الآخرين ونقدها مهما يكن مصدرها والسلطة التي تصدر عنها.

وقد شهدت هذه المرحلة موجات جديدة من التربية الأخلاقية التي تدعو إلى رفض كل أشكال السلطة التقليدية وما ينجم عنها من تصورات ورؤى وأفكار. وهذه الموجة الجديد كانت تشكل سعيا تربويا شاملا لتنمية الروح النقدية عند التلاميذ والأطفال والناشئة. كما أنها كانت تدفع الطلاب إلى تحدي مختلف التقاليد والقيم السائدة التي تفرض نفسها في الساحة الفكرية في السبعينات من القرن الماضي. والهدف من هذه النزعة الجديدة العمل على تشجيع التنوع والتعدد القيمي والفكري في المجتمع رفضا لكل أشكال التسلط والشمولية والرأي الواحد القائم على التعصب والانغلاق. وقد فرضت هذه الأجواء التربوية الجديدة نمطا جديدا من المناقشات الحرة حول مختلف القضايا والمشكلات والتحديات التي كانت تواجه الشباب والمجتمع في تلك المرحلة أي السبعينات من القرن الماضي.

وكان هذا النموذج التربوي مناسبا للعصر الحديث ومعارضا للتقليد القديم الممثل لزمن الهيمنة الأبوية والسلطوية المباشرة. ففي المجتمعات الديمقراطية المعاصرة امتلك الشباب الرغبة في مناقشة قضايا مجتمعهم وهذا ما كان متوقع منهم. وكان عليهم أيضا أن يأخذوا موقفا مناسبا من الأسس التربوية القائمة وأن يعملوا على تربية أنفسهم دون الاكتفاء بعملية التشبع الصرف بالمعلومات والمعارف المدرسية الجامدة.

ولكن ومن أجل تحقيق النجاح لهذه التوجهات التربوية الحديثة توجب على روادها أن يمارسوها في أجواء أخلاقية، وكانوا في أمس الحاجة إلى الأطر الأخلاقية لهذه التربية الجديدة. وهنا يمكن

القول بأن هذه التربية الجديدة يمكن أن تتحول إلى تربية كارثية ما لم تعمد بالقوانين والقيم الأخلاقية الواضحة، وهذا يعني أن يجب التمييز، على الأقل، بين القيم المعادية للمجتمع والقيم البناءة، فوضع القيم البناءة والهدامة على قدم المساواة أمر ينذر بالخطر والكارثة.

بعد أربعة عقود على انطلاق التربية القائمة على الحرية القيمية اكتشف عدد من المفكرين والمربين عدمية هذه الحرية الأخلاقية. لقد أوضح هؤلاء المفكرون أن تشجيع الشباب على التفكير النقدي والتعبير بحرية عن القيم التي يؤمنون بها لم يؤد في النهاية إلى تشكيل الروح الأخلاقية لديهم، ويعود ذلك إلى فقدان المعايير الأخلاقية والمرجعيات القيمية التي يجب الاستناد إلها في عملية البناء القيمي والأخلاقي للناشئة والشباب. فالتربية الحرة أدت في نهاية الأمر إلى الابتذال الأخلاقي والانحطاط في القيم , فالتربية الأخلاقية الحرة تتعامل مع الناشئة بوصفهم راشدين يمكنهم التعبير عن رأيهم وقيمهم بحرية، وهذا الأمر يخالف الواقع التربوي للأطفال الذي لا يمتلكون في جوهر الأمر نضجا أخلاقيا أو ثقافيا يمكنهم من تحديد قيمهم واتجاهاتهم الأخلاقية. وقد تجاهلت هذه التربية أن الأطفال والصغار والناشئة في حالة ضياع أخلاقي وأنهم يحتاجون إلى المساعدة من أجل فهم البيئة الأخلاقية التي تحيط بهم واختيار القيم التي تناسبهم.

ويمكن القول في هذا السياق أن التربية الأخلاقية التقليدية قد فقدت مصداقيتها وتأثيرها في العالم بتأثير مجموعة من العوامل والأسباب، أهمها:

- الحضور المظفر للنسبية الأخلاقية التي فرضت قانونية الحياد الأخلاقي في العملية التربوبة.
- هيمنة التعددية في المجتمع والثقافة الحديثة التي أدت إلى رفض القيم الكونية والشمولية.
- الحذر المتنامي من خطر الأحادية الأخلاقية التي فرضتها العقيدة الدينية في المدارس التي تبث قيما أخلاقية شمولية وحيدة الاتجاه لتشكل نموذجا أخلاقيا على نمط واحد.
- اتفاق عدد كبير من المثقفين والناس على قبول التعددية بوصفها الحلّ الأمثل لقبول التنوع الكبير القائم في الحياة الاجتماعية والثقافية، ومن غير ذلك فإن المجتمع سيتجه إلى التعصب والجمود والانغلاق الفكري والمذهبي.



#### التربية التهذيبية الجديدة:

إزاء وضعية الاغتراب الأخلاقي والضياع الذي أفرزته التربية الأخلاقية الحرة، وفي مواجهة التذمر الكبير ومشاعر السخط المتعاظمة تجاه التربية الأخلاقية الحرة، انبرى عدد من المفكرين لمهاجمة الأوضاع التربوية القائمة وتوجيه النقد إلى مذهب التربية الأخلاقية الحيادية السائد في المدارس الحكومية العامة. واتجه عدد كبير من الأفراد إلى ترك المدارس الحكومية واللجوء إلى المدارس الخاصة التي تكيفت مع الحاجة إلى تربية أخلاقية تهذيبية جديدة، واستطاعت هذه النزعة الجديدة في التربية أن تفرض نفسها في المدارس الحكومية في التسعينات من القرن الماضى.

ويمكن في هذا السياق تعريف التربية الأخلاقية التهذيبية أما يطلق عليها بتربية الطباع (L'éducation du caractère) بأنها: "نسق من الجهود المنظمة التي تهدف إلى بناء الشخصية على أساس من القيم والفضائل الأخلاقية الضرورية من أجل الفرد والمجتمع "(<sup>3</sup>). وقد شهدت هذه التربية انطلاقتها الكبرى في الولايات المتحدة الأمريكية التي تبنت برامج تربوية أخلاقية منظمة قائمة على مبدأ التربية التهذيبية الجديدة. وهناك تقديرات بأن ثلثي المدارس الأمريكية قد بدأت تتبنى هذا المنهج الجديد في التربية الأخلاقية.

# القيم الأخلاقية الكونية:

تتبنى التربية التهذيبية الجديدة القيم الكونية والشمولية، وهذه القيم العليا تمكّن الفرد من القدرة على تحديد المسالك الأخلاقية من حيث هي خيّرة أو شريرة، وتدفع أصحابها إلى فعل الخير، وهذا يعني أن هذه القيم تعرف بمسالك الخير وتدفع الفرد إلى السير في دروبه، وهذا يعني أنها تمتلك طاقة تنويرية من جهة وطاقة عملية أي: أنها تحض الأفراد على النشاط والعمل بمقتضى التوجهات الخيّرة لهذه القيم الإنسانية الكونية العليا.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - Vincent (Philip), conférence à l'école de Canandaigua (New York)

والتربية على القيم العليا تركز على قيم الشرف والحق والخير والعدالة والحقيقة والشرف والمسؤولية، وهذه القيم تمتلك في ذاتها على طاقة إلزامية. فالقيم توجهنا إلى ما يجب علينا أن نفعله سواء أكانت لدينا الرغبة في ذلك أو إذا لم تكن. وتتميز هذه القيم عن غيرها بأنها تفرض على المرء سلوكاً أخلاقيا بالضرورة. فالاستماع إلى الموسيقى على سبيل المثال يشكل قيمة جمالية ولكنها غير ملزمة ولا تتصف يكونها خيرة أو شريرة.

وهذا يعني أن القيم الأخلاقية تصنف إلى قيم كونية عامة شمولية وإلى قيم جزئية لا تتصف بعموميتها أو شموليتها. فالقيم الشمولية تتمثل تتمثل في قيم: الحرية، والمساواة، والشجاعة، والكرم، والحق، والخير، والعدالة، والشرف، والكرامة، واحترام حق الحياة والمحافظة عليها؛ وهي قيم يشترك فيها جميع الناس دون استثناء، كما أن جميع الناس يقدرونها ويعلون من شأنها ويهتدون بها في مسيرة حياتهم الإنسانية، وذلك لأنها ببساطة تعبر عن جوهر الإنسان وعن أهليته الإنسانية الأشمل.

## والسؤال هنا ما المعايير التي يمكن أن تعتمد للتعرّف على القيم الشمولية؟:

1- القيمة الشمولية قيمة تبادلية بمعنى أنها تريد للشخص أن يعامل الآخرين كما يحب أن يعاملوه. وهذا يتمثل في قول الإمام على كرم الله وجهه: "اجعل نفسك ميزانا للحق بينك وبين الناس فأحب لهم ما تحبه لنفسك واكره لهم ما تكرهه لها". ومثال ذلك احترام حق الملكية لأن الإنسان لا يردد لأحد أن ينتهك ملكيته بالمقابل.

2- قاعدة التعميم والتي تتمثل في أن يفعل الناس الخير لأنه خير.

3- قاعدة البداهة الأخلاقية: فالقيم الكونية تنبع من صميم الوعي الإنساني وتصدر صدورا عفويا. حتى الأطفال يدركون بالبداهة والفطرة القيم الأخلاقية الكونية العليا التي ترمز إلى الحق والعدالة والخير، فالطفل الذي يضرب آخر في ساحة المدرسة سرعان ما يبرر فعلته بالقول إن الطفل ألآخر هو الذي بدأ الضرب أولا، وهو يدرك عفويا بأن البادي أظلم وإنه يستحق العقاب أكثر.

4- تتميز القيم الكونية بسمتها الزمنية على المدى الطويل، وهي تؤكد على مزايا أفضل، فالقول المأثور بأن الصدق هو الأفضل دائما وحبل الكذب قصير، وهذا المبدأ يعلمنا أيضا أن الصدق على المدلا البعيد تكون له آثار جيدة أما الكذب فقد تكون نتائجه مدمرة ووخيمة.



5- القيم الكونية العليا موجودة في مختلف أرجاء المعمورة كما في كل الأزمنة وفي مختلف الثقافات ومنها كما اشرنا فضائل: الصدق والمحبة والأمانة والشجاعة والواجب.

6- من شأن القيم الكونية أن تعزز في الفرد السجايا والسمات الأخلاقية وأن تجعلها في الإنسان طبعا وسجية عفوية.

فالمجتمعات الإنسانية مهما اختلفت وتباينت تجتمع على عدد من القيم العليا لأن هذه القيم تتأصل في الطبيعة الإنسانية نفسها. فالتضحية كقيمة المخاطرة بالنفس من أجل إنقاذ طفل يغرق هي قيمة كونية يجري تبجيلها في الغرب والشرق وفي مختلف الثقافات الإنسانية في المجتمعات القديمة والحديثة في المجتمعات الصناعية والزراعية في المجتمعات البدائية والمتحضرة. وكأن هذه القيمة أصيلة في الطبع الإنساني وتعبر عن أعمق ما في طبيعته من جمال وسمو أخلاق.

وتشكل هذه القيم الأخلاقية الكونية منطلق التربية الأخلاقية التطبيعية الجديدة. ومن منطلق هذه القيم الكونية استطاعت التربية الأخلاقية الجديدة أن تواجه الانتقادات التي تدفقت من أنصار التربية الأخلاقية النسبية، فالقيم الكونية تشكل الأساس الحيوي للتربية الأخلاقية في المؤسسات التعليمية الدينية.

## أهداف التربية الأخلاقية:

كيف يمكننا تحقيق التوازن الخلاق بين جناحي التربية الأخلاقية الروحية والجسدية من أجل بناء الشخصية الإنسانية وتحضيرها للحياة المهنية. لقد أوضحنا أن القيم الأخلاقية يمكنها أن توجه التربية الأخلاقية نحو التكامل والتوازن بين الروحي والجسدي أو بين العاطفة والعقل.

إنه لمن البداهة بمكان أن نقول بأن التربية الأخلاقية تبدأ منذ الولادة ولا تتوقف حتى نهاية الإنسان. وفي هذا المسار يتوجب على التربية الشكلية المؤسساتية أن تحقق توازنها مع مختلف أنواع التأهيل والتدريب في الوسط العائلي وخارجه أيضا. وهذا التصور يشجع المربين والآباء والمعلمين على أداء دورهم الأخلاقي. فالتربية الأخلاقية التهذيبية كما يقول توماس ليكونا Thomas "تتجه إلى تحقيق هدفين أساسيين: مساعدة الشباب على أن يكونوا أذكياء وعقلاء، وأن

يصيروا خيرين "<sup>(4)</sup>. ومما لا شك فيه أن التربية الأخلاقية التهذيبية تسعى إلى إعداد أناس مؤهلين وقادربن على تقديم أشياء كثيرة للآخرين.

وبمكننا في هذا السياق تصنيف التربية الأخلاقية التهذيبية إلى ثلاثة مستويات أساسية:

- أهداف فردية وتتمثل في إيصال الفرد إلى نضجه الأخلاقي وكماله الإنساني.
- أهداف اجتماعية وتتمثل في تمكين الفرد من بناء علاقات أخلاقية وعاطفية مع الآخرين بدءا من الأسرة التي ينتمي إليها.
- أهداف مهنية وتتمثل في تمكين الفرد من أن يصير مواطناً منتجا ومثقفا وفاعلا في الحياة الاجتماعية للمجتمع الذي ينتمي إليه.

### 1- ازدهار الشخصية وكمالها:

تحقيق الازدهار والتكامل في الشخصية، يعني، من حيث المبدأ، تهيئة القوى الداخلية للفرد نحو السلوك الصحيح. وهذا يمثل مختلف القوى والاتجاهات والعادات التي تعمل على تحقيق المرونة والبساطة في الفعل الأخلاقي والممارسة الإنسانية القائمة على نسق القيم العليا. وفي هذا المسار فإن كل فعل أخلاقي وكل نجاح قيمي يحمل الطابع الأخلاقي للفرد. ويمكن الاستدلال على الطابع الأخلاقي للفرد من الآثار الناجمة عنه، فالطبع الجيد يتمثل في حب الآخرين وحب الإنتاج والإنجاز في المجتمع، وهذا يعني أن الطبع الأخلاقي هو عماد العملية الأخلاقية للفرد برمتها.

عندما نصف فردا ما بالقول له "إن طبعه جيد" فهذا يعني أنه يمتلك قلبا طيبا. فالقلب إذن يقع في عمق الشخصية الإنسانية ويمثل مركز القيمة الأخلاقية فها. وينبني على هذا أن القلب يشكل منبعا لكل الفضائل الأخلاقية في الإنسان ولاسيما العلاقات الإنسانية مع الآخرين. فالقلب يمنحنا القدرة على الحب والتعاون والتضحية والفرح كما يمنحنا مختلف المشاعر الإنسانية

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - . Lickona, (Thomas), Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibility, Bantam, New York, 1991.



السامية والخلاقة. فالحب والعلاقات بين الناس يشكلان حاجات إنسانية لا تقل أهميتها عن الحاجة إلى الطعام والسكن.

فالحب ينتسب إلى أرومته الأخلاقية لأنه يشكل مصدر العلاقة الإنسانية مع الآخر، فالإنسان يضجي ويعطي ويموت من أجل الحب. ونحن لا نستطيع أن نحقق ذواتنا إلا من خلال علاقتنا بالآخرين وهذا الفعل أخلاقي في جوهره وطبيعته. وفي بحثنا عن الحب فإن قلوبنا ستكون مفعمة بالسعادة إذا كان هذا الحب يقع في منارة الأخلاق والقيم. والقلب يمتلك قانونية نمائه الخاصة التي تبدأ منذ مرحلة الطفولة، ومن خصائص نموه أنه لا ينمو بطريقة آلية كما هو حال الجسد، بل يشكل حقلا إنسانيا خاصا يحتاج إلى أن يصقل وينمى ويتشكل بالحب ومع الحب ومن أجل الحب الكوني. والقلب يحتاج في عملية نمائه إلى التجارب الإنسانية الخلاقة فلا يمكن للقلب أن ينمو من غير تجربة الحب التي تنسج له علاقته مع الكون الخارجي أي مع الآخر. وعندما يثقف القلب ويصقل يأخذ هيئة أخلاقية ويتحول إلى طبع أخلاق خير على الأغلب.

ومن أجل تنمية القلب بالحب وصقله بالقيمة الأخلاقية فإن العائلة تمثل البوتقة الساسية لعملية نمائه وازدهاره، ويمكن للمدرسة أن تلعب دورها في عملية بنائه وصقله على الحب والخير والعطاء. وهنا يمكن أن نتحدث عن تأثير المعلم في عملية نمو المشاعر الإنسانية والعاطفية عند الأفراد. وهذا التأثير الخلاق يتم جوهريا عندما يغدق المعلم حبّه الحقيقي على تلامذته وطلابه دون حدود أو قيود.

فالنضج الأخلاقي الأمثل يكون فعلياً عندما يستطيع الفرد تكوين علاقة محبة صادقة مع الآخرين وأن يعيش من أجلهم. ومثل هذا النضج الذي يوحد بين الكلام والفعل يمكن الإنسان من مقاومة الغرائز الأنانية الأولية وأن يضجي بها من أجل الآخر والحق والخير والسلام. فكثير من الناس يعرف ما حق وخير ويتحدثون عنه ولكنهم لا يطابقون بين الفعل والقول بين المعرفة والعمل، وهذا ما يمكن أن نطلق عليه النفاق والمنافقة والزيف الإنساني. ومن صلب النضج الأخلاقي أن يعيش الإنسان في وفقا كامل مع القيم السامية الخلاقة التي ارتضاها لنفسه من أجل بناء نفسه وشخصه على مقياس السمو الإنساني والأخلاقي. وهنا يتوجب على المعلمين والآباء والمربين أن يؤدوا دورهم التربوي بوصفهم نماذج أخلاقية يُحتذى بها وأن يشكلوا من ذواتهم وسلوكهم مرجعية أخلاقية يهتدي بها الأبناء والأطفال والناشئة.

فالمهمة الأولى للتربية الأخلاقية تكون بالعمل على تنمية القلب الإنساني من أجل بناء شخصية الفرد على مبدأ الفضيلة في مختلف التجليات الإنسانية للفعل الأخلاقي في المستقبل. فثقافة القلب تتمثل في بناء الطبع الأخلاقي الناضج والخيّر. وهذه الخطوة الأولى من التربية التي تعنى بالقلب والمشاعر تشكل منطلقا إلى الخطوات التربوية الأخلاقية اللاحقة.

#### 2- بناء العلاقات المتوازنة:

تتجسد المهمة الثانية للتربية في هدفها الثاني الذي يتمثل في تأصيل العلاقة بين الأخلاقية بين أفراد المجتمع. فالحب لا يمكنه أن ينفصل جوهريا عن الأخلاق ولاسيما أخلاق العلاقة مع الآخر. فالحب يعطي الإنسان إمكانية واسعة في بناء علاقات إنسانية متوازنة وخلاقة. فالعائلة المتحابة والمتوازنة تشكل هدفا أخلاقيا تسعى إلى تحقيقه التربية الأخلاقية.

ومن هنا يمكن القول إن تعليم مبادئ السلوك ومعايير التصرف يشكل نواة الفعل التربوي الأخلاقي. والطبع الأخلاقي يتشكل من خلال الممارسة الأخلاقية واحترام المعايير وآداب السلوك الأخلاقي بصورة مستمرة دون قطيعة أو انقطاع. والتربية الأخلاقية تقدم لنا الأسس المرجعية لتوجيه السلوك وبناء العلاقات مع الآخر على نحو أخلاقي. وفي هذا المستوى من التربية الأخلاقية يتوجب على الفرد أن يتمثل القوانين والمعايير الأخلاقية في السلوك والعمل والتفكير. والقاعدة الذهبية في هذا المجال تكمن في المبدأ الذي يقول: "تصرف مع الآخرين كما تريدهم أن يتصرفوا معك "، وهو المبدأ الذي يشكل مضمون وجوهر المرحلة الثانية من التربية الأخلاقية.

ففي العائلة يتوجب على الفرد أن يتصرف أخلاقيا بطريقة يحددها وضع الفرد في العائلة وموقعه في نسق علاقاتها وبنيانها: الأخ الأكبر، الأصغر، الأم، الأب، الجدة. وهذا التصرف يجب أن ينحو على منوال العلاقة التضحوية وعلى مبدأ المسؤولية في دائرة التكامل مع مختلف الأدوار العائلية، وهذا يعني المحافظة على قيم الإخلاص والوفاء والمحبة والاحترام لتحقيق التكامل الأخلاق والإنساني بين أفراد المجموعة العائلية.

فالمدارس المعاصرة تتحمل عدداً كبيراً من المسؤوليات وتشتمل على شبكة واسعة من العلاقات التربوبة والإنسانية. والقاعدة التي يجب على المدرسة أن تنطلق منها تكون بتحقيق درجة



عالية من التوازن التربوي مع الأسرة. فالتربية على المبادئ الأخلاقية تتم عبر نسق من الفعاليات التربوية المستمرة التي توجه السلوك وتبني الاتجاهات وتؤسس للآداب العامة.

وتشتمل هذه التربية على فن بناء التوازن الأخلاقي في نسق العلاقات القائمة في دائرة الحياة اليومية. وهذا يعني أن الفرد يتعلم عبر هذه التربية متى وكيف يتصرف إزاء الآخر في مختلف المواقف الحياتية؟ والشخص المثقف أخلاقيا يستطيع وبسهولة كبيرة أن يتفاهم ويسلك مع الآخرين حتى وإن كانوا مختلفين وإياه في أشياء كثيرة.

فالمبادئ الأخلاقية ليست غاية بذاتها بل هي وسيلة تهدف إلى بناء علاقات إنسانية خلاقة وتحقيق التوازن في بنية المجتمع. فقطع مسافة ما من مكان إلى آخر عبر سيارة سريعة وحديثة ليس مؤكدا أو مضموناً إلا باحترام إشارات المرور في الطريق. فالعلاقات العائلية تؤدي دورها في تحقيق التوازن عندما يتم ذلك في إطار احترام القواعد الأخلاقية وفهمها والسلوك بموجها. ففي الأسرة التي تتسم بالطابع الأخلاقي ينمو الحب والتراحم والتناغم بين أفراد الأسرة ويشكل هذا المدّ الأخلاقي منطلقا للتفاعل الأخلاقي مع المجتمع.

فالتربية الأخلاقية تحقق التوازن بين المحبة والمبادئ الأخلاقية. فعندما يتفاعل الإنسان مع الحياة على مبدأ المحبة وبراعي المبادئ والقيم يحقق أعلى درجة من التوازن الأخلاقي الخلاق. فالحب يعني في النهاية الانشغال بالآخر والتفاعل الوجداني معه على مبدأ التفاهم والتواد والتراحم. أما القواعد الأخلاقية فتبدو إلى حد ما صارمة مثل العدالة والحق والشرف والكرامة. وتحقيق هذا التوازن يبدو صعبا بين مطالب القلب ومطالب العدالة ولكن التربية الأخلاقية المصارمة والقيمة المصللة تستطيع تجاوز التناقض وتحقيق السلام بين المبادئ الأخلاقية الصارمة والقيمة العاطفية للحب والعاطفة الإنسانية الجياشة.

فعندما يغذي الحب قلب الطفل فإنه يمكنه من تذوق نبل المشاعر ويجعله أكثر أصالة وخيرا. أما القواعد الأخلاقية فإنها تؤصل لسلوك خيّر ونبيل وتجعل من الإنسان خيرا وفاضلا. والحب الذي يوقظ فينا الاهتمام بالآخرين يدفعنا إلى احترام القواعد الأخلاقية ومجاراة السلوك الحسن. ومن ثمّ فإن مراعاة القوانين والقواعد الأخلاقية يؤدي إلى توليد الثقة بالآخرين ويمكّن من بناء علاقات ثقة ومحبة وعدالة معهم.

وهنا في هذا المقام يجب تحقيق التوازن والتكامل بين التربية على المبادئ الأخلاقية والثقافة التي تصقل القلب وتنهض به. فالتربية التي تقوم على المبادئ والقواعد الأخلاقية دون شغف ودفء ومحبة تتحول إلى تربية شكلية مفرغة من مضمونها الإنساني. ويمكن للإنسان الذي يعايش هذه التربية الأخلاقية الصارمة أن يكون أخلاقياً ومهذباً ولكنه سيفتقر إلى الشفقة والمحبة والحساسية الإنسانية. والإنسان سيكون في هذه الحالة جارحاً وعنيفاً مع الآخرين حيث لا يمكنه أن يعبر وأن يستقبل حب الآخرين ورعايتهم.

وعلى خلاف ذلك فإن التربية المشبعة بالحب مع قليل من القواعد الأخلاقية يمكنها أن تؤدي إلى بناء أشخاص يفتقرون إلى القيمة الأخلاقية والإحساس بالمسؤولية. وقد يكون المرء عاطفيا مع الآخرين ولكنهم لا يستطيعون إقامة علاقات اجتماعية فعالة ونشطة معهم حيث لا يمتلكون تصورات حقيقة عن التضحية والولاء والمثابرة وهي قيم ضرورية من أجل بناء علاقة أخلاقية متماسكة.

وما تقدم يومئ بأهمية بناء الكيان الأخلاقي على مبدأ التوازن بين قيم القلب وقيم العقل والوجدان من أجل الدخول في علاقات إنسانية متوازنة ومتكاملة على أساس من القيم الأخلاقية الشاملة والكونية. وهؤلاء الذين تربّوا على هذا الأساس يستطيعون إدراك البعد الأخلاقي للوجود كما يستطيعون بناء علاقات أخلاقية بسهولة، ومن ثم يستطيعون تأسيس بيت الزوجية وضمان استقراره، ويصبحون في المستقبل آباءً جيدين، وهم في كل الأحوال يستطيعون العيش بسلام ووئام تحقيقا للغايات العليا الأخلاقية.

ويمكننا في هذا المقام أن نعلن بأن التربية الأخلاقية الحقّة تقوم على التكامل الفعلي بين ثقافة القلب وثقافة المعايير الأخلاقية أي ثقافة العقل وأن هذه التربية مؤهلة بجدارة لبناء الروح الحقيقية للإنسان الخلاق المصقول أخلاقيا والمؤهل إنسانيا. ومثل هذه التربية تشكل منطلق وعماد كل تربية حقيقة تربد أن تنهض بالفرد والإنسان والإنسانية.

# 3- الإحساس بالمسؤولية وخدمة الجتمع:

نعني بتربية الإحساس بالمسؤولية تمكين الفرد من وضع إمكانياته الإبداعية كاملة في خدمة الجماعة والمجتمع. وهذا الأمر يتعلق بالقدرات والخبرات والإمكانيات التي يمتلكها الفرد، ومثل هذا



الأمر يتعلق بالمهارات الأكاديمية للفرد في دائرة علاقته بالمجتمع. فالفرد يمكنه أن يحظى بنصيب كبير من المعرفة العلمية الأكاديمية في مجال العلوم الإنسانية والتطبيقية مثل العلوم الطبيعة والاجتماعية أو الرباضيات والهندسات والطب والحقوق... إلخ.

فهذه العلوم ليست غاية بذاتها بل هي إمكانيات توضع وبجب أن توضع في خدمة المجتمع والإنسانية في نهاية الأمر. فالفرد المؤهل علميا قادر على تزويد مجتمعه بعلمه ومعرفته، والعلماء يشكلون مصادر حيوية كبرى لثراء المجتمع وتقدمه الإنساني. ولكن قدرة هؤلاء على خدمة مجتمعهم بعلمهم ومعارفهم تظل في حقيقة الأمر رهن التربية الأخلاقية التي تشكلوا في كنفها، إذ يجب على هؤلاء من أجل أن تعمّ الفائدة أن يكونوا قادرين على تكوين صلات اجتماعية مميزة بزملائهم ووسطهم الاجتماعي وأسرهم ومن يمتّ إليهم بصلة في مستوى المهنة كما في مستوى المعناء العطاء العياة اليومية والاجتماعية. فالعمل الإبداعي للمفكرين والباحثين والعلماء والقادرين على العطاء في مختلف الميادين يمثل قيمة كبرى للمجتمع.

فثمة ارتباط كبير بين المعرفة العلمية والأخلاق فالمعرفة أيا كان نوعها ومستواها يجب أن توضع في خدمة المجتمع ومن أجل تحقيق تقدمه وازدهاره ولا يمكن للمعرفة هذه أن توظف إنسانيا ما لم توجه أخلاقيا وهذا التوجه الأخلاقي غالبا ما يكون رهين التربية الأخلاقية التي تلقاها أهل العلم والمعرفة. فالطبيب يجب أن يكون أخلاقيا بالدرجة الأولى وكذلك هو حال المهندس والقاضي والميكانيكي ومن غير البعد الأخلاقي لهذه المهن فإن المعرفة والخبرات تتحول إلى طاقة مدمرة في المجتمع كالطبيب الذي يخدع مرضاه والمهندس الذي يغش مبناه فيعرض الناس للموت والخطر وهو حال الضابط الذي يخدم في الجيش حيث يكون شرف الوطن هو أسمى ما يمكن أن يؤديه دفاعا عن شعبه وأمته.

وهنا تبرز القيمة الأخلاقية لهذه المهارات والمهن حيث تقتضي الضرورة أن يمتلك أصحاب الخبرات قلوبا بيضاء عامرة بالحب وعقولا مصقولة بالقيم من أجل الأداء الأخلاقي في مجال عملهم وإبداعهم.

فالأرض التي نعيش عليها هي أشبه بالأم الحنون التي تعطينا نسغ الحياة، ومن هنا يجب علينا بالضرورة الأخلاقية أن نعامل الطبيعة كما نعامل أمهاتنا بمحبة واحترام وإجلال وإكبار وتقدير.

والعالم الطبيعي يمكن أن يعامل كامتداد طبيعي لأجسادنا ووجودنا الفيزيائي، لأن وجودنا مستمد في جوهره من الطبيعة الخلاقة التي أنجبتنا ودفعت الحياة في قلوبنا ونفوسنا.

وفي هذا المقام يمكن القول: إن الإنسان الذي يمتلك روحا أخلاقية أصيلة متماسكة يشعر بالقدرة على حب الأخرين، ويشعر بأنه قادر على تثقيف نفسه، وصقل ملكاته، ليقدم لمجتمعه كل ما يستطيعه من عطاء وعمل وإبداع، سواء أكان ذلك في مجال التكنولوجيا أم في مجال العلوم الإنسانية، أو في أي مجال علمي آخر. وهذا يعني في نهاية الأمر أن بناء أناس من هذا النوع المبدع الأخلاقي المؤمن برسالته الإنسانية يشكل نوعاً من الثراء الإنساني في الحياة والمجتمع.

وهذه الأوجه الثلاثة للتربية الأخلاقية (تربية القلب، وتربية القيم، وتربية المهارات) تشكل منطلقاً لعملية بناء المواطن الإنسان الذي يمكنه أن ينهض بنفسه وبمجتمعه إلى أفضل مراتب رقي الإنسان ونهوض المجتمعات الإنسانية.

#### خلاصة: التربية المتوازنة:

تبين الملاحظات الجارية أن الأنظمة التربوية القائمة ما زالت قصية عن تحقيق التوازن الأخلاقي المنتظر. فالتربية السائدة في بلداننا تركز على الجانب الثالث من الجوانب الأخلاقية والذي يتمثل في بناء الإنسان المثقف المؤهل علميا وأكاديميا على حساب الجانبين الأخريين الأساسيين في التربية الأخلاقية. وهذا النوع من التربية يزود المجتمع بالخبرات والمؤهلات العلمية دون أن يركز على الجوهر الأخلاقي. ومن أجل تقديم تصور أعمق حول هذا التفكك في التربية الأخلاقية علينا أن نتساءل على سبيل المثال وليس الحصر، من أين يأتي هؤلاء الخبراء والمبرمجين في مجال الحاسوب الذي يوظفون قدراتهم الإبداعية في اختراع "فايروسات" تعمل على تدمير النشاطات الإنسانية والمؤسسات العامة وتعطيل بنوك المعلومات في مختلف أنحاء العالم؟ ومن أين يأتي هؤلاء الفنانون المبدعون الذين يروجون للعهر والعنف والمخدرات؟ وبكل بساطة نقول أن السبب في ذلك هو غياب ثقافة القلب والضمير، ولأن عالمنا المعاصر يعاني من آثار الأنانية وتفكك الأسرة، وهذا كله يؤدي إلى تراجع القيم الأخلاقية في هذا العالم المريض بالجشع والأنانية والوحشية.



وهنا يتوجب علينا أن نعلن: بأن تصحيح الخلل وإحياء القيم في المجتمع واجب تربوي وهو يشكل أحد أهم وأخطر التحديات التي يواجهها القرن الحادي والعشرين. فالتربية الحقيقية التي تتناغم مع متطلبات هذا العصر واحتياجاته تتمثل في بناء الروح وتشكيل الضمير وصقل الإنسان بالقيمة الأخلاقية صقلا يطرد صدأ الأنانية وأدران الجشع ويغسل القلوب بماء المحبة ويطهر العقل بنور المعرفة الإنسانية أي هذه المعرفة التي توضع في خدمة الإنسان لا في مواجهة طموحاته وأحلامه.

فازدهار المجتمع وتقدمه يقوم على أساس المواطنة الحقيقية لأشخاص صقلوا أنفسهم بالقيم الأخلاقية، وآمنوا بدورهم الإنساني الخلاق في عملية بناء مجتمعهم، وأدركوا القيمة العليا لمسألة الواجب والضمير والمبادئ الأخلاقية فاهتدوا بها في مسار حياتهم لتأدية رسالتهم الإنسانية الخلاقة. وهؤلاء الرجال الذين تشبعوا بالقيمة الأخلاقية لن يسمحوا يوما لأنفسهم بتقديم مصالحهم الأنانية على مصالح شعبهم ووطنهم وأمتهم.

إن المعرفة والمواهب بمختلف أنواعها تفقد تألقها وقيمتها الإنسانية ما لم تؤصل بتربية أخلاقية تهذب الضمير وتحيي القلوب وتنير العقول. فالضمير الإنساني يشكل في جوهر الأمر نور الهداية الذي يوجه المعارف والعلوم والخبرات والكفاءات، ومن غير القيمة الأخلاقية فإن هذه المعارف قد تشكل خطرا على المجتمع يفتك بمقدراته الإنسانية. فلا قيمة لمعرفة من غير ضمير ولا معنى لموهبة من غير قيمة أخلاقية ولا أمل يرتجى من هذا وذاك إلا في دورة إيمان بالقيم الأخلاقية للحياة الانسانية.

فالتجارب، وما أعمق دلالاتها، تبين بوضوح كبير أن السلوك الإجرامي يبدأ من مشكلات صميمية لعائلات مفككة، وأن الإبداع والسلام ينطلق من بوتقة أسرة سعيدة متوازنة بمكوناتها ووظائفها الأخلاقية. وبالنتيجة يمكن القول: إن المجتمع المزدهريتشكل من مواطنين حققوا نضجهم الأخلاقي وصقلوا قلوبهم وضمائرهم بنور المحبة والإيمان بالله والقيم الإنسانية الخلاقة. وهؤلاء هم الذين وجدوا في أحضان أسرهم المحبة والقيم وتذوقوا طعم السعادة في كنف محبهم.

فالتربية الأخلاقية الحقّة يجب أن تأخذ بين حناياها بعدي الجسد والروح كي تستطيع أن تطلق الشباب إلى مناهل الحربة والعمل والبناء. فالتربية الأخلاقية تنهض بجناحها هذين روحيا

وجسديا من أجل تكوين أجيال تتمتع بالقدرة على مواجهة التحديات وتقرير المصير. فالجذور الحقيقية للسعادة الإنسانية تضرب في منبت الشخصية وتتشكل في الأوساط العائلية التي تتميز بدفئها وثرائها العاطفي. والسعادة التي يمكن أن تصدر من الثراء المادي ومن الثراء العلمي لا يمكنها أن تتحقق إلا من خلال البعد الأخلاقي الذي يومض بالجمال والحق والخير في أحضان الأسرة المحصنة بالقيم الأخلاقية والتدفق الإنساني العاطفي.

فكوكبنا يأخذ مشهده المؤثر من الفضاء الخارجي بوصفه كيانا" خلاقاً واحداً يسحر الخلق بجماله ووحدته وتكامله وسحره. وهذه الوحدة الكونية لكوكبنا الجميل تجعلنا أكثر قدرة اليوم على فهم المعضلات التي نواجهها كما تعطينا القدرة على تجاوز الأحكام والرؤى القاصرة حول العرق والعقائد والطبقات والأنواع وهي الأمور التي تفصلنا وتشطرنا وتدمر وحدتنا.

والسؤال هنا ما الذي نشترك فيه وما هي القواسم المشتركة الواحدة التي تجمع بيننا نحن بنو البشر؟ فعلى الرغم من مظاهر الانقسام والتشظي والانشطار التي تحيط بنا فإن الإنسانية جمعاء تمتلك روحا أخلاقية واحدة متجانسة أبداً. فالناس جميعا في كل أنحاء العالم يحترمون القيم ويمجدون العدالة ويرفعون من شأن المدنية والحضارة ويقدسون الحقيقية. وفوق ذلك يمجدون العقلانية والوطن واللغة والدين. والناس جميعهم يستوحون هذه القيم الكونية وبرفعون من شأنها.



# المراجع والهوامش

- وطفة، على (2010). الأسس الرمزية والأسطورية لنشأة الأخلاق في سيكولوجيا فرويد، المعرفة السورية، العدد 566 السنة 49 تشرين الثاني / نوفمبر.
- وطفة، على (2009). عقلنة العنف قراءة فلسفية في البعد الأخلاقي، مجلة بناة الأجيال، العددان 70-71.
- وطفة، على (2009). التربية الأخلاقية في منظور دوركهايم، مجلة التربية القطرية، العدد 170 السنة الثامنة والثلاثون، سبتمبر (صص 142-156).
  - ناصر، إبراهيم (2006). التربية الأخلاقية، دار وائل للنشر، عمان.
- سالم، فاطمة الزهراء (2007) التربية الأخلاقية في المجتمع العربي المعاصر، دار العالم العربي، القاهرة.
  - زاهر، ضياء الدين (1986). القيم التربوبة، مؤسسة الخليج العربي، القاهرة.
- جورج، جورجي تدميان (2006). الوظيفة الخلقية للمدرسة، مجلة كلية التربية، جامعة قناة السويس، العدد 1.
  - الجلاد، ماجد زكي (2007)< تعليم القيم وتعلمها، دار المسيرة، عمان.
  - بدوي، عبد الرحمن (1976). الأخلاق النظرية، وكالة المعلومات، الكويت.
  - William J., Benneth (1991). Is our Culture in Decline?, Education Week, avril.
  - Vincent, Philip (1980). conférence à l'école de Canandaigua (New York)
  - Lickona, Thomas (1991). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibility, Bantam, New York.
  - Arnold J., Toynbee (1951). La civilisation à l'épreuve, Gallimard, Paris.

# ازدهار الروح الرأسمالية في منظور ماكس فيبر

ترجمة د. مختار مروفل

جامعة معسكر (الجزائر) moktariada@yaho





# ازدهار الروح الرأسمالية\* في منظور ماكس فيبر

#### ترجمة - د. مختار مروفل

#### مقدمة:

ثمة خطأ شائع مفاده أن ظهور الرأسمالية قد ارتبط أبدا بالنمو الديمغرافي، لقد ذهب في هذا الاتجاه كارل ماركس لما أكد بأنّ لكل مرحلة اقتصادية قوانينها الديمغرافية الخاصة بها، فهل ساهم فعلا النمو الديمغرافي في أوربا في ميلاد الرأسمالية؟ في الواقع لم يكن التزايد الديمغرافي سببا وحيدا في نمو الرأس المال، فعوائد المعادن الثمينة لم تخدم لوحدها هذا الغرض. صحيح أنها أدت في أوربا سنة 1530م إلى ثورة في الأسعار تمخض عنها بروز أشكال جديدة من تنظيم العمل،

\*- هذا النص هو عبارة عن آخر فصل من فصول المحاضرات التي كان يلقيها ماكس فيبر، نشرت لأول مرة سنة 1924 تحت عنوان: Wirtschaftsgeschichte ونقلها الى الفرنسية سنة 2006 مترجم أعمال ماكس فيبر المعروف J. P, Grossein وذلك تحت عنوان للجروف http:// enquete.revues.org/document 132.html

GROSSEIN J. P, L'épanouissement de l'esprit capitaliste (Max Weber) (Trad.) http://enquete.revues.org/document132.html

تجسدت في التمركز السريع لكم هائل من السيولة النقدية في يد بعض الطبقات الاجتماعية. لكن هذا لم يكن سببا كافيا في ظهور الرأس المال.

لقد عرفت المجتمعات الغربية تقدما ديمغرافيا متسارعا خلال القرن الثامن العاشر ونهاية القرن التاسع عشر، ذات الحراك عرفته الصين إذ ارتفع تعداد السكان فيها خلال تلك الفترة من ستين وسبعين مليون الى أربع مئة مليون نسمة، لكن بالرغم من ذلك فإن الرأسمالية فيها لم تشهد تقدما يذكر، بل على العكس من ذلك تماما لقد عرفت تراجعا واضحا. إن النمو الديمغرافي في الصين قد أنتج تضخما وتزايدا في حجم طبقة الفلاحين الصغار، بينما في أوربا فقد ارتبط ذلك باستغلال العائلات الحاكمة للفئات الرثة (البلوريتارية) التي تحولت بالفعل الى قوة عمل منتجة للثروة، لقد كان لجحافل العمال في مثل هذا الظرف الفضل الكبير في بزوغ الرأسمالية.

لدينا في الهند أثناء الحكم الروماني ما يعزز هذا الطرح، إذ عرفت البلاد في تلك الفترة إنتاجا هائلا للمعادن الثمينة، بلغ حجمه خلال كل سنة ما قيمته خمس وعشرون مليون سستيرس من العملة الرومانية. إن هذا المتغير داخل السوق الهندية لم ينتج عنه سوى الرأسمال التجاري والسبب في ذلك يعود، الى اختفاء جل المعادن الثمينة في مخابئ "الراجا"، ( radjahs)، لقد حال ذلك دون تحول هذه الثروات الى سيولة نقدية تخدم وتساعد على خلق مؤسسات رأسمالية عقلانية. إن هذا المثال يعزز لدينا ما سبق لنا افتراضه، إذ لا يمكن للثروة أن تكون وحدها المسؤولة بشكل مباشر وذاتي على نشوء الرأس المال. إن السر كله هنا مرتبط بشكل تنظيم العمل أثناء معانقته للثروات الثمينة.

بالإمكان أن نعدد الأمثلة حول هذا الموضوع، ففي اسبانيا التي وصلت إليها المعادن الثمينة المكتشفة عبر أمريكا، وتزامن ذلك مع التراجع الحاد في نمو الرأسمال وذلك بسبب فشل ثورة الكومينيروس (communeros) (على الملك Charles Quint) وانسداد السياسة التجارية المتبعة من قبل كبراء اسبانيا، واستنزاف المعادن الثمينة في الأغراض العسكرية كل ذلك كان قد ساعد في تفويت الفرصة على اسبانيا، ليستقر بها الرأس المال ويستتب فغادرتها بذلك سيول المعادن الثمينة لتعبر الى دول أخرى (خلال القرن الخامس عشر) كانت أكثر استعدادا منها لذلك الحدث، بحيث انخرطت الأخيرة في إعادة بناء وتنظيم عملها فهيئت بذلك الظروف الملائمة لظهور الرأس المال ونموه.



من هنا ندرك بأنه لا النمو الديمغرافي ولا عائدات المعادن الثمينة، بإمكانهما أن يؤديا إلى ظهور الرأسمال الغربي. إنّ الشروط الخارجية في نموه هي قبل كل شيء ذات أصول جغرافية، يؤيدنا في ذلك ما لاحظناه في كل من الصين والهند، حيث جسامة تكاليف النقل شكلت عبأ كبيرا على الحركة التجارية، فمنعت من تشكل نظام رأسمالي ينهض على التجارة. بخلاف الغرب المترامية أطرافه في البحر المتوسط المعروف بثراء أنهاره، فإنّ ذلك سمح له بتطور معاكس، نشير هنا إلى أهمية المعطى البحري ودوره الأساسي منذ نشوء الحضارة القديمة التي تعد بامتياز حضارة ساحلية ظهرت في البحر المتوسط، فعلى خلاف مياه الصين وأعاصيرها العنيفة، فإن مياه المتوسط شجعت حركة النقل التي كانت جد مواتية. لكن ذلك كله لم يؤدي في نهاية المطاف الى ظهور أي نوع من الرأسمالية آنذاك.

في الفترة الحديثة أيضا عرفت فلورنسا Florence تناميا متزايدا لرأسمال وذلك بخلاف جينيس وفنيسيا Gênes وGênes، لقد كان مركزه هذه المرة المدن الصناعية الداخلية في الغرب وليست المدن البحرية. إن الحاجة المتصلة بالحرب وبشكل أدق حاجة الجيوش الغربية وكذلك الحاجة إلى المرفهات في المدينة أدى إلى ظهور رأس المال، لكن نعود ونقول أن الحاجة في حد ذاتها ليست عنصرا كافيا، فهي في كذا حالة أدت إلى ظهور أشكال لاعقلانية ترجمت في "ورشات" صغيرة مؤقتة بفرنسا، أو في تجميع العمال بشكل ضاغط داخل مؤسسات تمركزت كلها حول إمارات صغيرة في ألمانيا.

في الواقع إن الفضل في نشوء الرأسمالية ووجودها، يعود بالأساس الى المؤسسات المداومة العقلانية والى فعل المحاسبة العقلاني وكذا التقنية العقلانية والحق العقلاني. لكن هذه العوامل وحدها لا تكفي، فهي تحتاج إلى وجود الروح العقلانية الضرورية لعقلنة نمط الحياة والتي يمكن ترجمتها في المرجعية التي تحكم الاقتصاد العقلاني، هذا يعني أن جميع العلاقات الاجتماعية إنما تصدر عن الأخلاق، حيث تكون بداياتها الأولى ذات مرجعية تقليدية ينظم سلوكها ويعدله فعل المقدس، فالمجال الاقتصادي بحسب هذا المضمون تحكمه التقاليد الجُدودية (من الأجداد).

إن هذا النمط من التفكير لا يزال متواصلا ومتغلغلا حتى وقتنا الحاضر، يحكمه في ذلك عاملين أساسيين: فهو من جهة مرتبط بالمصالح المادية البحتة، ففي الصين مثلا لما أرادوا تغيير مسار خطوط السكك الحديدية أو عقلنة وسائل أو طرق النقل، رفض بعض الموظفين ذلك وهذا

بحجة أنه يهدد مداخليهم الظرفية، نفس الأمر نجده في العصر الوسيط بالغرب وكذلك في الفترة الحديثة لما استحدثت السكك الحديدية، فبسبب هذه الأرباح الظرفية التي تخدم الموظفين وأصحاب العقارات والباعة، عطلت التقليدانية البدائية التقدم نحو العقلنة. أما العامل الثاني الحائل دون ظهور العقلانية، فيتمثل في التنميط السحري للأفعال، فالخوف من تغيير نماذج الحياة المعتادة وذلك بذريعة استجلاب العقوبات السحرية التي قد تحدث من جراء ذلك، أمر موجود لا يمكن إغفاله، لكن هذا الأمر يخفي وراءه امتيازات ومنح مادية يستفاد منها من جراء هذه المعتقدات السحرية.

إن هذه العراقيل التقليدانية لم تعطل الرغبة في الربح، فالادعاء أن فترتنا المعاصرة المتصفة بالعقلانية وبالرأسمالية، تنطوي على رغبة جامحة في الربح تفوق العصور السابقة ليست في الحقيقة سوى فكرة طفولية. إن ممثلي الرأسمالية الحديثة في الواقع لم ينشطوا في هذا الاتجاه، إلا بعد تقليدهم للباعة الشرقيين كورتيس وبيزار Cortès et Pizzarre فهذين الأخيرين الذي يفترض أن يكونا أكثر تمثيلا لهذه الرغبة، لم يكن يدر بخلدهما أبدا فكرة الاقتصاد العقلاني. لكن لنتساءل، إذا كانت الرغبة في الربح هي كونية بطبعها، فما هي الشروط التي أدت الى شرعنها والى عقلنها حتى تنتج مؤسسات رأسمالية عقلانية؟

يجتمع حول هذا الإشكال نوعين من التحليل، كلاهما يرتبط بمسألة الرغبة في الربح، فعلى المستوى الروابط الذاتية، فإنّ التشبث بالتقاليد وبعلاقات التراحم فيما بين أفراد العشيرة أو العائلة، يجعل من فكرة الربح الغير المحدود مستبعدة، يطلق على هذه الأخلاق في مثل هذه المرحلة اسم أخلاق الداخل، في المقابل وعلى النقيض من ذلك توجد أخلاق الخارج، فهذه الأخيرة مبنية على فكرة غياب روابط التراحم العائلي بشكل شامل، وحلول محلها علاقات الأفراد الغرباء عن بعضهم البعض، الذين يتحولون إلى أعداء فيما بينهم وذلك كلما احتدم التنافس والصراع على تحقيق الربح غير محدودة.

أمام هذا الوضع سيحدث التطور التالي: ستقتحم روح الحساب المجموعات التقليدية فتحطم علاقات التراحم القديمة، إذ بمجرد أن يدخل الحساب إلى قلب العائلة فإنّ الاقتصاد بداخلها سيتغير ولن يصبح مشاعا، عندئذ تنتبي علاقات التراحم غير المحسوبة ويحل محلها وضع الحدود الذي تمليه الرغبة في الكسب وفي الربح. للعلم فإنّ الغرب هو أول من عرف هذا التطور الذي انكشفت فيه الرغبة في الربح وسُمح لها بالانتشار وبالتمدد، بذلك يكون مبدأ الكسب قد دخل



على مستوى الاقتصاد الداخلي، الذي تمخض عنه تنظيم وتقنين الاقتصاد بشكل شامل ومتصالح مع مبدأ الرغبة في الربح، الذي حظي بهامش هام من الحرية.

لكن ثمة بلدان توفرت لديها أسباب نشوء النظام الرأسمالي ولم يحدث لها هذا التطور، في بلاد ببابل والصين مثلا، لم يكن هنالك أي حاجز موضوعي يحول دون تحقيق الرغبة في الربح خارج العشيرة ذات الاقتصاد المشاعي أو الجماعي، لكن بالرغم من ذلك لم نلاحظ أي تطور لرأسمالية الحديثة، أما في بلاد الهند فإن الرغبة في تحقيق الربح لم تكن محظورة إلا على طبقتين مرموقتين ألا وهما طبقة البراهمة وطبقة الرجا، فأبناء هاتين الطائفتين لا يجوز لهما العمل في جميع المهن. البرهمي مثلا لا تبيح له التقاليد العمل إلا في مهنة الطبخ إذ يعتقد أنه هو الوحيد الذي يتمتع بيدين نظيفتين، أما الراجا فلا يجوز له (شأنه في ذلك شأن البرهمي) أن يتعامل بالفوائد مع من استدانه بالمال، فهذا النوع من المبادلات هو قاصر فقط على طائفة الباعة. العهد القديم لم يعرف هو الآخر سوى القوانين المشروعة في القرض وفي الفائدة. إن مقولة: "على البائع أن يكون حذرا" "caveat emptor" تلخص هنا مجمل الأخلاق الرومانية في الاقتصاد، لكن بالرغم من ذلك لم يحصل هنالك أي نوع من النمو الرأسمالي الحديث لدى أتباع العهد القديم.

يستخلص من ذلك كله، أن "جينات" الرأسمالية الحديثة إنما تنشأ وتتخصب ضمن الفضاءات النظرية الرافضة للرأسمالية ذاتها، وليس ضمن النظريات الاقتصادية الداعمة لها كما هو حاصل بالشرق وبالعهد القديم.

على مستوى المرجعية الأخلاقية للاقتصاد الكنسي، فإنه بالإمكان إجمالها في المقولة الموروثة عن المذهب الأرباني (الرافض لعقيدة ألوهية المسيح ويعرف في الأدبيات المسيحية باسم (Arianisme) التي تقول: "أن الباعة غير مرغوب فيهم عند الله" فهم لا يتقيدون بالمحرمات ولا ينشغلون بإرضاء الرب، لقد حافظت هذه الصيغة على قيمتها حتى القرن الخامس عشر وكان معمول بها بمدينة فلورنسا Florence، الى أن تراجع أثرها وانتكس وذلك تحت الضغوط الاقتصادية والتغيرات المختلفة التي حدثت آنذاك.

إنّ مناهضة الأخلاق اللوثرية وقبلها الأخلاق الكاثوليكية، لجميع أشكال النشاط الرأسمالي وتوجسها من العلاقات اللاشخصية المتداولة فيه، قد أفقدها بعض من تأثيرها وسيطرتها على تلك العلاقات، إذ رفضت هذه الأخيرة بالمطلق البقاء تحت حكم أخلاق الكنيسة. لقد كان في

الإمكان معالجة أخلاقيا وبشكل مباشر العلاقة التي تحكم السيد بالعبد، لكن استحالة فك الارتباط بين مشروطية الدين بالرهن، التي أحكمت قبضتها على مختلف الأنشطة الاقتصادية والمبادلات التجارية، قد كبل جميع العلاقات وجعلها لا تتحرك إلا ضمن ثنائية السيد والعبد. بذلك يكون اقتصاد العصر الوسيط الذي كانت تسري فيه روح الكنيسة قد أقصي جميع أشكال التنافس الحر وقيد عملية البيع والتسويق وذلك بحجة مخالفتهما لمبدأ "السعر المنصف والعادل"، وكفالة العيش لجميع الناس بعيدا عن أي ارتهان مسبق.

# لكن كيف تم الخروج من هذه الذهنية والتحرر من قيودها الاقتصادية؟.

إنه من غير الممكن ابتداء، أن يكون لليهود كلمة الحسم في نسف هذه المفاهيم، مثلما يذهب إلى ذلك Sombert، فوضعية اليهود السوسيولوجية في العصر الوسيط لا يمكن تشبيهها آنذاك إلا بطائفة من الطوائف الهندية داخل مجتمع لا طائفية فيه، إذ كانوا يمثلون في تلك الفترة الشعب المنبوذ، مع مراعاة بطبيعة الحال للفارق الموجود في مفهوم الطائفة لدى الجانبين، ذلك أن الوعد الديني الهندوسي يعتبر نظام الطائفة ذو قيمة خالدة، إذ في مكنة الفرد أن يطأ عنان السماء ماداما أنه ينشط داخل حيز طائفته، ويجتهد على المستوى الشخصي حتى يتجاوب مع الالتزامات المفروض تأديتها، لكن إذا ما حاول الخروج عن طائفته، فإنه سيعرض نفسه إلى النبذ ويحكم عليه بالعذاب في جهنم ويتحول الى لقمة سائغة في أمعاء الكلاب.

أمّا الوعد اليهودي فإنه يرى أنّه سيأتي يوم يسود فيه نظام طائفتهم ويتغلب على نظام الطبقة القائمة المسيطرة. فاليهود اليوم مصيرهم مسدود من جراء ما جناه أجدادهم من ذنوب فهم يعاقبون على ذلك، -بالنسبة للمسيحيين فإن الوعد هو ما وعد به المسيح أتباعه بتعميم السلام عبر العالم وهذا ما مثله هو بنفسه في الناصرة- وليس في مستطاعهم الخروج من هذه الوضعية إلا إذا خاضوا ثورة اجتماعية عارمة.

لقد كان ينظر لليهود في العصر الوسيط نظرة دونية، فصنفوا على أنهم "شعب عبئ" مكانهم خارج المجتمع البرجوازي، فلا يحق لأي تجمع مديني استقبالهم، وذلك لعدم استطاعتهم المشاركة في نفس التعاويذ المسيحية، لذلك هم محل توجس من قبل الجميع. أما على المستوى التجاري فلم يكن اليهود وحدهم من يوصف بالمرابين، التجار المسيحيين المعروفين باسم الكاوورسيين Les دما (حسب القاموس الفرنسي Larousse هم متعاملون بنكيين أغلبهم من منطقة



الكاوورس، ظهروا في القرن الثالث العشر ويتعاملون بالربا)، هم أيضا كانوا على هذه الصفة إذ امتهنوا تجارة الفضة وذلك بعدما حظوا بمباركة الأمراء وبحمايتهم، حيث كانوا يدفعون لهم مقابل ذلك مستحقات ورسوم من التجارة التي كانوا يزاولونها.

إلا أن الفرق بينهم وبين اليهود، أن التعامل معهم -وبحكم أنهم مسيحيون- كان أقل تشددا وإقصاء ما داما أنهم يقاطعون التجارة مع اليهود، فالمجاميع المسيحية الوسيطية تكاد تجمع بخطاباتها ودعواتها، على عدم جواز استجابة المسحيين المخلصين إلى دعوات اليهود وإكرامياتهم، كما لا يجوز للمسحيين المخلصين أيضا التصاهر معهم اقتداء بذلك بسيرة الأجداد.

ثمة سبب آخر يعود إلى نبذ اليهود وعزلهم، ألا وهو خصوصيتهم الدينية والطقوسية التي لا تجيز لهم العمل إلا في تجارة الذهب والفضة، وتحرم عليهم العمل الزراعي على سبيل المثال وتحفزهم مقابل ذلك على تعلم القوانين، فذلك يتسق والتعاليم اليهودية ويسهل مباشرة عليهم عملية تجارة الفضة على وجه الخصوص، يحدث ذلك في الوقت الذي كانت فيه الكنيسة تحرم التعامل بالقروض الربوية، التي يرى فيها اليهود أنها جزء لا يتجزأ من تعاليمهم الدينية، فهم لا يخضعون للكنيسة ولا لقوانينها وهذا في حد ذاته سبب كاف في تهميشهم وإقصائهم.

يضاف الى ذلك تمسك اليهود بثنائية أخلاق الداخل وأخلاق الخارج، التي توصف بدائيا بالكونية فالأخلاق الداخلية تضبط المعاملة بين اليهود، وتحرم عليهم التعامل البيني بالربا بينما أخلاق الخارج فهي تنظم العلاقات مع الأجانب والغرباء، فهي تجيز التعامل معهم بالفوائد الربحية، بهذا المعنى فإنّ اليهود مرتبطون بشدة بالثنائية الكونية للأخلاق. هذه الثنائية تسمح لهم بأخذ الفائدة من الغريب غير اليهودي، كما تسمح لهم أيضا بالأنشطة اللاعقلانية على المستوى الاقتصادي، نذكر منها هنا تأكيدها الشديد على ضرورة أخذ الضرائب وكذا تمويل الدول بالمال، وهذا بغض النظر على طبيعة الحكم الجاري في تلك الدول. لقد اكتسب اليهود عبر القرون بذلك سمعة جلبت لهم الشهرة وكذلك شهية الآخرين، لكن الأمر هنا يقتصر فقط على الرأسمال المنبوذ وليس الرأسمال العقلاني الذي ظهر في الغرب، فاليهود ليس لهم فيه أي فضل يذكر، فنظام كبار المقاولين هو ذو ميزة مسيحية خالصة ولم يفكر فيه إلا في الأرض المسيحية.

إنّ غياب اليهود عن ميلاد الرأسمالية الحديثة، ليس له من تفسير يذكر سوى عدم مشاركتهم في نظام التعاونيات Les corporations، بل حتى خارج هذا النظام لم يكن بمستطاعهم التواجد،

ففي بولونيا مثلا، كان في متناول الفئات الرثة من اليهود أن ينظموا أنفسهم ضمن بُنا العمل المستأنس أو حتى المقاولات والمصانع، لكنهم امتنعوا عن ذلك إنّ أخلاق اليهود التلموذية والتقليدية جدا تحضر ذلك. إنها تكره التجديد أكثر بذلك حتى من الشعوب البدائية المحكومة بالسحر، لكن بالرغم من ذلك فإن لليهودية بعض التأثير الايجابي على الرأسمالية العقلانية الحديثة، إذ حفزت المسيحية على رفض السحر المعروف لدى اثنين أو ثلاثة طوائف مشرقية (واحدة منها في اليابان).

في واقع الأمر لا يوجد دين يستطيع ترويض السحر بشكل كامل، وما أنجزه الهود في هذا الباب يعتبر عمل غير مسبوق. فالخصومة الشديدة التي كانت بين كنعان Canaan (المدينة الممجدة لسحر إله الزراعة والمعروف باسم بعل Baal)، وبين يافي Yahvé (إله البراكين والزلازل والطواعين). وتمكن الأخير من إبطال سحر الخصوبة لدى بعل وإفشاله، وفض المؤمنين به من حوله، جعلت منها الهودية مادة خصبة لأجل الإطاحة بالسحر إذ مهدت بذلك الطريق أمام المسيحية حتى تصبح ديانة أساسية معادية ومضادة للسحر. إنه بفضل هذه الكيفية استطاعت الهودية إنتاج المؤثرات الهامة التي ستخدم تاريخ الاقتصاد. ذلك لأن سيطرة السحر خارج الدائرة المسيحية، كان قد شكل أحد العقبات العويصة أمام عقلنة الحياة الاقتصادية، فالسحر بكل بساطة يعني تعقيم التقنية وتعطيل الاقتصاد، بالإمكان أن نذكر هنا عدة أمثلة تدعم هذا الموضوع، فمثلا في الصين وقف الكهنة بوجه المشاريع المرتبطة ببناء الطرقات والسكك الحديدية والمصانع وطالبوا بإيقافها بذريعة أنها تسبب إزعاجا للأرواح المتواجدة بالجبال وبالغابات أو ببعض مجاري الأنهار والمرتفعات الصخرية.

أما في الهند فإن علاقة الطوائف بالرأسمالية لم تكن بالمختلفة، فبحسب المعتقد الهندي فإن استعمال التقنية يحتم أولا ضرورة ترك الهندي لطائفته الأصلية، والتوجه نحو طائفة أخرى ولتكن في البداية طائفة متدنية، وذلك حتى يتمكن من استبدال روحه عبر عملية تناسخ الأرواح، بذلك تطهر روحه وتنظف ويحصل على إعادة الميلاد الجيد الذي يتعذر حدوثه إلا بمغادرته للطائفة الأم.

هناك معتقد هندي آخر يقول، أن اختلاط الطوائف حري به أن يدنس العلاقات بين الأفراد لذلك لا يجوز للعمال داخل الورشة، استعمال نفس المنبع المائي الذي يشربون منه ويستغلونه في الحاجات المختلفة، فذلك سيعرضهم لا محالة إلى تدنيس بعضهم البعض لقد احتاجت الهند إلى



مئة عام من الاحتلال البريطاني حتى تزيل عن نفسها تلك العوائق فالرأسمالية لا يمكنها الظهور وسط مجموعة اقتصادية يسيطر عليها السحر. إن عقلنة نظام الحياة جاء إثر انتصار النبوات العقلانية الكبرى التي بشر بها الأنبياء، حيث كان لهم الفضل في وضع اللبنات الأولى لما يمكن أن نطلق عليه هنا اسم خيبة أمل العالم، لقد دشنوا بذلك الطريق لظهور العلم والتقنية الحديثة والنظام الرأسمالي.

لكن هذا لا يعني أن نبوءاتهم قد قضت نهائيا على السحر وعلى المقدس التقليدي الصين على سبيل المثال لم تعرف هذا النوع من النبوات، اللهم إلا إذا استثنينا ما وفد إليها من الخارج كاليو تسو وكالنزعة التاوية Lao-Tseu و Taoïsme الهند في المقابل لم تعرف سوى دين السلام والنبوات الكبرى ذات الخصوصية الهندية المحضة، فبوذا الذي دعا إلى السلام لم يعتبر نفسه يوما أنه مبعوثا إلهيا، يدعوا الناس للالتزام بنظام حياته، فعملية السلام بحسب البوذية هي اختيار شخصي حر، إذ ليس كل الناس معنيين بالفناء وبالزهد الصوفيين وبترقب الحياة الأخروية، فهذا الشأن لا يخص سوى الفلاسفة الخُلص الذين ضجروا من الدنيا ويملكون الاستعداد الكافي للانسحاب من الحياة، تماما مثلما حصل مع الفلاسفة الكلبيين عجردوا للعزلة في يفهم من ذلك كله أن البوذية هي ديانة نخبوية، تخص بالأساس مريديها الذين تجردوا للعزلة في الخلوات وفي الغابات، وتحولوا بذلك إلى عباد وزهاد لا يملكون من شؤون الدنيا شيئا.

هذا عن "الصفوة" فماذا عن عوام الناس، كيف ينظرون الى البوذية؟ لا شك أن لعامة الناس منظور مختلف عن ذاك الذي تتبناه النخبة، فالعوام عادة ما يميلون الى تقديس الزهاد وتبجيلهم بحيث ينظرون إليهم على أنهم أصحاب معجزات وخوارق عادات، فهذا في نظرهم سبب كاف لتبرير الإقبال عليهم والانجذاب نحوهم والتقرب منهم وخدمتهم، وذلك حتى ينالوا إعادة الميلاد الجيد والثروة الوفيرة والعمر الطويل وما شابه ذلك من المنافع والمصالح العينية، هذا يعني أن غاية ما يصبوا إليه العوام هو سعيهم الحثيث من أجل تحقيق المنافع والمصالح هنا في هذا العالم وليس خارجه.

يتضح مما سبق أن البوذية هي ديانة نخبوية محدودة العدد، لا تخص في نهاية الأمر سوى طائفة العباد والزهاد. فالعلماني وفق هذا المنظور ليس معني لا من قريب ولا من بعيد بما لزم به البوذى نفسه من تعاليم وقيود، هذا علما أن التعاليم البوذية ليست في نهاية أمرها سوى

مجموعة من النصائح والتوجهات العامة في التربية وفي السلوك، أي أنها لا ترقى الى مستوى الوصايا الواضحة كتلك التي نجدها في الهودية. إن الشيء الأبرز في البوذية هو الخدمة المادية الموجهة لطائفة العباد. يستخلص مما سبق أن جميع الديانات ليست في وارد التخلص من السحر، إنما غاية ما هنالك أنها تقوم باستبدال سحر بسحر آخر.

على خلاف ديانات الزهد في الهند ومحدودية تأثيرها على العامة، فإنّ الهودية والمسيحية بقيت ديانة الجماهير الأولى. إنّ صراع الكنيسة القديم مع الغنوصية ليس في واقع الأمر سوى صراعا مع أرستقراطية المثقفين الذي عرفته سائر الديانات الأسيوية، إذ عمل هذا الصراع على منع حرف الكنيسة عن مسارها الطبيعي، لقد بدا ذلك حاسما على مستوى الجماهير المسيحية حيث أبلت الكنيسة في هذا الشأن بلاء حسنا، خصوصا عندما قاومت السحر وعملت على اجتثاثه من وسط تلك الجماهير بشتى الطرق، أو حتى الحد من نفوذه والتقليص من تمدده وانتشاره، عندما تعذر استئصاله ومحو آثاره حين ذاك اكتفت الكنيسة بشيطنته والتكفير به.

على نفس الدرب سارت اليهودية القديمة من قبل، حيث حاربت من جانبها تلك الممارسات بكل حزم، فاليهودية وبالرغم من اتفاقها في كذا من موطن مع الأعراف والنصوص الرسولية المصرية، إلا أنها اختلفت بالمطلق مع ما أقرته تلك الأخلاق من معتقدات سطحية بالخصوص تأكيدها في إحدى تعاليمها، أنه بمجرد أن يضع الإنسان لحظة موته على صدره من جهة القلب حشرة دبور scarabée، فإنه سيتمكن من التستر على آثامه وذنوبه أمام قاضي القبر، فيستطيع بذلك أن يكذب وبضمن الدخول إلى الجنة.

إن الأخلاق اليهودية كالأخلاق المسيحية، لا تعترف بتلك الوسائط المنقذة وتتعامل مع السحر بطريقة التعالي به الى مستوى المقدس، فهي لا تضمن بذلك للمخلصين أدوات الفلتان من محكمة الموت مثلما تزعم الديانة المصرية.

إن تحليل تأثيرات الدين على الحياة ككل، يتطلب التمييز بين مجالين اثنين، مجال العقيدة الرسمية وما تختزنه من معايير وأحكام منصوصة، ومجال نمط السلوك الفعلي للبشر إن العلاقة بين المجالين هي علاقة حكمية، يراقب فيها المجال الأول ممارسات المجال الثاني ويتعامل معه بطريقة المكافئة والجزاء في هذا العالم أو في العالم الآخر.



ينبغي أيضا التمييز بين تدين المربين والمكونين الأكثر حنكة، وبين تدين العامة من الناس فالنموذج الأول لا يقدم سوى صورة مثالية للحياة اليومية، والتي لا يمكن الالتزام بها على مستوى الجماهير العريضة، فتعاليمه العالية السقف لا تمنح للحياة اليومية المعايير الضرورية. إن هذين النمطين المذكورين يختلفان من دين لآخر، حيث تعاملت الخصوصية المسيحية مع هذا الأمر بأسلوب مغاير، منحت فيه الفرصة لتجربة التدين المثالي ليُركب علاقة مرنة مع الالتزامات الواجب تأديتها من قبل الإنسان العلماني وذلك في إطار ما يعرف بالتصالح الإنجيلي Consilia الواجب تأديتها من قبل الإنسان العلماني وذلك في إطار ما يعرف بالتصالح الإنجيلي evangelica الدي أبرم بين الطرفين، فالمسيحية هنا تمنح النموذج المثالي للحياة اليومية، لكن دون أن تفرضه على جميع الناس. بذلك تكون (أي الأخلاق المسيحية) قد حافظت على نفسها من الاندثار. فهي مثل البوذية تميز بين أخلاق العباد وبين أخلاق العامة، فالأفراد الأخيار على حسب مفهومها لديهم المجال الكامل ليتركوا العالم ويشكلوا جماعة خاصة بهم.

لقد تكررت ظاهرة الزهد في تاريخ الديانات كلها وفي جميع الأمكنة، فهي بالتالي ليست خاصية مسيحية صرفة. إنها تسجل بذلك أهمية الزهد الكبرى في العالم وما اشتمل عليه من نمط حياة ممنهجة ومنضبطة. إن مثال إقليم التبت يكشف لنا هذه الحقيقة فالمنشآت الكبرى التي أقيمت بفضل الالتزام بسلوك الزهد، كان له دورا أساسيا في تجنيب البلاد حالة التصحر المؤكدة والدائمة، فلولا تدخل جماعة الزهاد الذين تركوا حياة الأسر والعائلات وفضلوا بدل عن ذلك حياة الجماعة، لما استطاع التبتيون تشييد أضخم البنيات والمنشآت (بناية لاهاصا Lhassa تشهد على ذلك) حيث مهد ذلك الى انتشار المعتقدات البوذية في جميع ربوع البلاد.

في الغرب الوسيط الذي عرف ذات الظاهرة، فإن تقديس العقلانية وتمجيدها يعود فضله بالأساس الى جماعة العباد في تلك الفترة، الذين كانوا ينظمون حياتهم الغيبية على أساس من المناهج والوسائل العقلانية، فالأجراس التي لم تكن تدق إلاّ لأجلهم لتعلن عن أوقات الصلاة كانت تنظم في ذات الوقت الحياة اليومية، لتنشط هي الأخرى على وقع تلك النواقيس. بهذا المعنى فإنّ اقتصاد جماعة الدير la monastique كان اقتصاد عقلانيا، يسهر العباد ولو بشكل جزئي على خدمته ، فأهمية وجودهم داخل الحياة الاقتصادية كان يعتبر جد مهم. وبالفعل فلقد انهارت قوة الدوق Poge ابفينيسيا Venise إثر تخاصمه مع المستثمرين وذلك بمجرد أن امتنع رجال الدين، الذين كانوا يشرفون على إدارة شركاته في ما وراء البحار على مؤازرته والتعاون معه، لكن

بالرغم من ذلك فإن السلوك العقلاني بقيا محدودا لدى تلك الفئة، فعندما حاولت حركة الفرانسيسكان Franciscain بالتعاون مع مؤسسة القطاع الخدمي le secteur tertiaires توسعة نطاقها ليشمل العلمانين، فإن ذلك وُجِه بمعارضة عنيفة من قبل مؤسسة الاعتراف la confession.

لقد استمالت الكنيسة أوروبا لوقت طويل وذلك بفعل تأثير العقوبات والاعترافات، لكن ذلك كان يعتبر بالنسبة الى إنسان عصر الوسيط خلاصا وراحة معنوية، يلجأ إليها كلما شعر بالذنب وبالتقصير، فيتوجه حينها منكسرا نحو راع الكنيسة ليقدم له الاعترافات ويضع نفسه تحت تصرف العقوبات التي تفرضها عليه أخلاق الكنيسة، لكن ما أن انهار ذلك النظام السلوكي الممنهج حتى غيرت الكنيسة من أسلوبها، فهونت من تحذيراتها وعقوباتها المسلطة على المعترفين وفتحت سلامها وعفوها لجميع الناس ليشمل الصالح منهم والطالح.

لقد قاطع الإصلاح هذا النظام بشكل جذري، بحيث ألغي الإصلاح اللوثري تميز وتفرق بين التصالح الإنجيلي« Consilia evangelica » وألغى معه ازدواجية الأخلاق التي تميز وتفرق بين الأخلاق المقبولة لدى العامة وبين أخلاق المربون والمكونون من ذوي الامتيازات الاستثنائية. لقد انتهى بذلك عصر الزهد خارج العالم، فذوي الطبائع الدينية القوية الذين كانوا يختلون بأنفسهم داخل السراديب، أصبح بإمكانهم اليوم إتمام ذات الشيء داخل العالم. لقد استفاد هذا النوع من الزهد الدنيوي من تجربة الزهد البروتستنتي ذو الأخلاق المعتدلة، فهو لم يجرم الزواج ويفرض العزوبة إنما رأى في الزواج مؤسسة عقلانية للإنجاب والحفاظ على النوع البشري، الثراء هو الآخر ليس ممنوعا شريطة أن لا يؤدي ذلك إلى الترف وإلى البذخ الفاحشين دونما ندم، لقد لخص الإصلاحي Sébastien Franck هذا الاتجاه في مقولته التي خاطب بها "المسيحيون الجدد" قائلا: "هل تعتقدون أنكم تخلصتم من السرداب couvent، لقد أصبح لزاما على كل واحد من الآن أن يكون عابد ما بقيا حيا".

إنّ هذا التعريف الجديد لزهد، لا يزال موجود داخل البلدان التقليدية التي تحتضن التدين البروتستاني، حيث نلمس أهميته بالولايات المتحدة الأمريكية التي تحتفي بالانتماءات الدينية، فإنه على الرغم من انفصال الدولة عن الكنيسة فإن الولايات المتحدة الأمريكية لم تكن تزل الى غاية الخمس عشرة والعشرين سنة الأخيرة، تشترط في توظيف الطبيب أو الصيرفي أو من يرغب بالانخراط ضمن دوائر معينة، أن يصرح بوضوح عن انتماءاته الدينية ويسمي جماعته، فمستقبله المني مرهون بما سيفصح عنه من أجوبة متصلة بهذا السؤال. يفهم من ذلك أن



التوظيف في المجالات الحيوية والمهنية يقتضي مسبقا فحص صارما للسلوكيات الأخلاقية. كما يفهم منه أيضا أن الأخلاق الهودية المزدوجة التي تفصل وتميز بين ما يسمى بأخلاق الداخل وأخلاق الخارج، ليس لها من مكان يذكر ضمن هذا المجال، فهي تتنافى ومبدأ الصدق والجدية وبالتالي لا تساعد على النجاح في العمل، لقد روج المعمدون والنساك دون كلل لأخلاق الاستقامة، فهي مثلما يقولون "أفضل وثيقة" لضمان النجاح، ذلك لأن "الكفار لا يمكن الوثوق بهم، فصلتهم بنا(تقول العظة) مقتصرة فقط على تحقيق مصالحهم. وبالتالي ليس لنا من بد سوى طريق الصلاح والاستقامة إذا ما أردنا إنماء الثروة".

إن هذه الأخلاق ليست ضربا من الدعاية المضللة، إنما هي ترمي الى إحكام التدين قبضته على السلوكيات الفعلية، وذلك بغرض تجنيب الأخيرة الانحرافات التي لا يرغب فيها التدين ولا يحبذها، لكن هذا المنطق سيوقعنا مجددا في المطب الذي وقعت فيه أديرة العصر الوسيط، حيث أدى مسعى اكتساب الثروة على قاعدة الاستقامة والصلاح الى انتشار مظاهر البذخ داخل الجماعات الدينية، فضعفت بذلك بنيتها وتضعضع نسيجها فكان لا بد حينها من العودة الى نقطة البداية مجددا وإعادة التأسيس.

لقد حاولت الكلفينية تجنب الوقوع في مثل هذا الفخ، فقالت أنّ الإنسان هو مجرد عامل يقوم بتسيير ما استخلفه الله فيه، إذ حذره من المتع ومن الشهوات لكن في ذات الوقت لم يجز له ترك الدنيا والهروب من العالم. بل على العكس من ذلك تماما، لقد إعتبر الدفع بالناس نحو المشاركة في التحكم العقلاني للحياة الدنيوبة واجبا دينيا.

إنه من وسط هذه البيئة الفكرية جاءت مفردة « Beruf »، ويقصد بها الشخص العارف باللغات المتأثرة بالترجمة البروتستنتية للكتاب المقدس. لقد دعا هذا الأخير الى تثمين النشاط الرأسمالي القائم على الطرق العقلانية التي يرضى بها الله ويقرها. لقد كانت هذه المسألة بالذات مثار خلاف بين الطهرويين(أصحاب الأغلبية في البرلمان) وبين الستيواتيين Stuart (أصحاب العرش في بريطانيا) فالطرفين وإن كانا قد انخرطا في الرأسمالية، إلا أن ذلك لم يكن إلا بشكل عرضي، فالطهروين مثلا لم يعترفوا للهود بأي مساهمة تذكر في نشوء الرأسمال، فهم بالنسبة إليهم جماعة تمارس أنشطة غير عقلانية محظورة، توصف بالدنيئة وبالساقطة، من ذلك دعمهم للحروب بطربقة تزويد القادة بالقروض، وفرضهم للضرائب بالإكراه وتعاملهم بالربا..الخ.

إن الإضافة التي جاءت بها تلك المهنة beruf هنا، تتمثل أولا في ضمانها للضمير الجيد للمقاول الحديث وكذا الزيادة في عدد العمال الجادين، إذ تعدهم بالسلام الخالد كلما التزموا بالزهد أثناء العمل وقبلوا بالاستغلال، هذا حتى ولو لم يقابل تفانيهم ذاك بالعرفان وبالشكر من قبل الرأسمالية.

إن السلام الخالد الذي كانت تستعمله الكنيسة في تلك الفترة، والذي كان يهيمن على جميع مناحي الحياة بدرجة لا يمكن تخيلها، يمثل لنا اليوم شيء آخر. لنشرح هذه المسألة بالتدريج، ففي البداية باشرت الكنائس الكاثوليكية واللوثرية(على الرغم من التزامها بالنهج التقليدي) بعض التغيرات المهمة، نذكر منها على سبيل المثال إلغائها لشرط ضرورة الانتساب الى الأخلاق الممتازة، وفتح الباب أمام كل من أراد اللحاق بجماعات الزهد البروتستني، فالاستقامة في أداء الأعمال بغض النظر عن عمق الإيمان تجزئ هنا لتحقيق الانتساب والانتماء الى ذات الجماعة.

إننا لم نجد في الواقع أي كنيسة أو دين، استطاع بهذه القوة وبهذه الدقة العالية من وضع تعاليم تخدم بهذا الشكل إنتاج الفرد الرأسمالي. لقد وجدت النهضة الرأسمالية أمامها الأرضية مهيأة، فهي في واقع الأمر لم تشارك إلا بالنزر اليسير في إتمام العناصر المشكلة لهذا المشروع الجديد. لقد كان الفنانون المثقلون بالمصاعب التقنية أول من خاض تجربة النهضة، تبعهم في ذلك عمال المناجم ولحق بهم في ما بعد العلماء.

إن النهضة وإن كانت قد تمكنت بعمق من تحديد سياسة الأمراء ومهامهم، إلا أنها لم تستطع التغيير من روح البشر مثلما فعل ذلك الإصلاح وأحدثه من تجديد في هذا المجال، نحن نعلم أن جميع الاكتشافات العلمية التي ظهرت في القرن السادس عشر والسابع عشر، جرت على أرض كاثوليكية خالصة، فـ Copernic كان رجلا كاثوليكيا رفضت اكتشافاته العلمية من قبل Luther وكان وبط التقدم العلمي بالبروتستنتية مسألة يكتنفها بعض من الغموض، فإذا كان من المؤكد أن الكنيسة الكاثوليكية منعت وحجرت على العلم أن يتقدم، فإن الطوائف البروتستانتية المتزهدة، لم تكن هي الأخرى على أحسن حال في علاقتها مع العلوم الخالصة، اللهم إلا إذا استثنينا من ذلك الخدمات التي كان يقدمها العلم الى الضروريات اليومية الملاحة والذي كانت البروتستنتية تسمح بها، بهذه الكيفية تكون الأخيرة قد منحت الفرصة للعلم حتى ينطلق تدرىجيا نحو هدف خدمة التقنية وتطور الاقتصاد.



هذا عن الماضي أما اليوم، فلا يبدوا للمرجعية الدينية أي أثر يذكر على الإنسان الاقتصادي الحديث فمقولة Beruf المشار إليها سابقا تبدو اليوم بلا جدوى، لقد استبدل تدين الزهد بالمطلق بنظرة تشاؤمية للعالم، لكن ليست بالزاهدة بالمعنى الديني للكلمة فلقد أحسن برنارد موندوفيل تصوير هذه المرحلة في روايته المسماة بخرافة النحلLa fable des abeilles de Mondeville إذ يقول في هذا الإطار، أنه يمكن للمفاسد الفردية الخاصة أن تكون ذات فائدة للجماعة إذا ما استوفت بعض الشروط، إن هذا يعني بشكل آخر كنس لجميع الآثار المرتبطة بالطوائف الدينية من مشهد الحياة العامة.

إنّ تفاؤل عصر الأنوار واعتقاده باتساق المصالح مع متطلبات الناس، أعقب مباشرة نزعة الزهد البروتستنتية وحل محلها في مجال الأخلاق الاقتصادية. لقد حرك هذا التفاؤل كل من الأمراء ورجال الدولة وفئة الكتاب والمؤلفون، نهاية القرن الثامن عشر وبداية القرن التاسع عشر ليعملوا في هذا الاتجاه. إن مرجعية أخلاق الاقتصاد التي وُلدت بأرض الزهد المثالي لم يبق لها أي معنى يذكر، لقد أفرغت من محتواها الديني فالطبقة العاملة لم تعد تؤمن إلا بمصالحها والانسجام التام معها، فلا مكان بعد ذلك إذن للسلام الخالد خارج هذا الإطار، إذ أصبح ضمان المستقبل وتحديد المصير مرهونا بما يحققه الفرد من مصالح عينية بحتة.

لقد أفرز هذا الوضع انعكاسات خطيرة، حيث أدى استبدال أخلاق الجماعة بالمصالح المادية الى غلق الباب في وجه متنفس، كان دوره أساسيا في تخفيف الآلام والضغوطات النفسية التي كانت تحصل للأفراد، لقد فتح هذا التحول الجديد الباب أمام ظهور القلق والتوتر الذي ما فئ ينموا ويزداد بشكل مخيف ومطرد داخل المجتمع. لقد ظهر هذا الوضع من قبل في بداية العصر البرونزي الرأسمالي ثم في نهاية الرأسمالية البدائية ليتكرر مجددا في القرن التاسع عشر.

\_\_\_\_\_

# الخطوات المنهجية لتصميم الاستبيان

# أ. عايش صباح

باحثة في علم النفس الأسري جامعة وهران، الجزائر aichsabah@vahoo.fr





# الخطوات المنهجية لتصميم الاستبيان

# بقلم - الأستاذة عايش صباح

#### القدّمة:

تعتبر مرحلة جمع البيانات أصعب مراحل البحث العلمي، وأحد منابع صعوبة المرحلة هو اختيار (أو تصميم) أداة جمع بيانات مناسبة لهدف ومجتمع الدراسة، حيث يهتم الباحثون في مجالات العلوم النفسية والتربوية والاجتماعية بالحصول على معلومات وبيانات دقيقة حول الظواهر السلوكية، وفي سبيل الحصول على تلك البيانات أو المعلومات يستخدم الباحث عدداً من الأدوات السيكولوجية المتمثلة في الاستبيانات، وقوائم الملاحظة، وقوائم التقدير الذاتي، ومقاييس التقدير، وغيرها.

يعد الاستبيان من أدوات البحث العلمي الأكثر شيوعًا، حيث ازداد استعمال الاستبيان "Questionnaire" في البحوث العلمية على مدى العقود الماضية باعتباره من أدوات البحث الأكثر استخداما، حتى أصبح الأداة الأولى التي تجمع بها المعلومات، والتي يمكن على ضوئها اختبار فروض الدراسة.

فالاستبيان شأنه شأن كل أدوات البحث العلمي، ذو طبيعة متماسكة، تترابط فيه المقدمات بالنتائج، يبدأ بتحديد الباحث لمشكلة الدراسة بناءً على تصورات نظرية، ووضع تصميم منهيي دقيق لكافة الخطوات التي يشتمل علها البحث، بداية من وضع الفروض والتساؤلات، مرورا بجمع البيانات وتحلها وانتهاءً بالوصول إلى النتائج التي تصب في نفس الإطار النظري الذي تم

الانطلاق منه، وكل مرحلة يجب أن تصمم بعناية كبيرة لأن النتيجة النهائية تعتمد على مدى ترابط جميع مراحله.

يلخص "الضحيان والدليمي" هذه المراحل في ثلاثة أبعاد، وهي كشف الغموض الذي يكتنف المتغير التابع(مؤشرات المشكلة)، والتعرف على المتغيرات المستقلة الأكثر تأثيرا على المتغير التابع(المعرفة النظرية)، والتعرف على شدة ارتباط المتغيرات المستقلة بالمتغير التابع واتجاهها (تفسير وتحليل النتائج). (الضحيان والدليمي، 1998، 90).

هذه المراحل يجب أن تتم بهذا الترتيب والترابط، إذ تعتمد كل مرحلة على نتائج المرحلة التي تسبقها. لكن ما يبدو في كثير من البحوث هو عدم الاهتمام بهذا الترتيب والتسلسل في مراحل إعداد الاستبيانات، حيث يرى "حجر" (2000) أن الباحثين في كثير من الأحيان لا يتعاملون مع هذه المراحل بشكل واحد، لا من حيث نظرتهم إليها ولا من حيث تطبيقهم لها. (حجر، 2000).

حيث يعتقد الكثيرون أن مكمن الصعوبة هو كيفية تحليل البيانات، وتراهم يركزون جل اهتمامهم حول هذا الموضوع، في حين يهملون المراحل الأولى التي يتأسس عليها البحث، أو بناء الاستبيان.

ويرجع ذلك إلى التقنيات الحديثة التي أصبحت تستخدم في تحليل البيانات من برامج إحصائية، اختصرت ذلك التعب المضني الذي كان يقضيه الباحث في الحساب اليدوي، والذي كان يأخذ منه أحيانا عدة أيام في حساب معادلة واحدة، مما جعل الأمر أكثر سهولة وجاذبية، ولا يستغرق من الباحث إلا القليل من الوقت.

حيث يسعى الطلبة في العلوم الاجتماعية لامتلاك واستخدام برامج التحليل الإحصائي على اختلافها، ويبذلون قصارى جهدهم لتعلم هذه البرنامج وكيفية استخدامها؛ ذلك أن هذه البرامج تتيح للباحث إمكانيات جديدة وغير محدودة، وتكسب أعماله عمقا ودقة واكتمالا من الناحية الإحصائية.

لكن بقدر ما يعتبر هذا الأمر جيدا ومفيدا في تطوير الإمكانات الفردية تماشيا مع التطور التكنولوجي الحاصل اليوم ومع عولمة البحث العلمي التي أصبحت ضرورية في كافة المجالات،



وضرورة التعامل مع الحاسوب والبرامج الإحصائية بكفاءة والتخلص من اليدوية في التحليل الإحصائي، بقدر ما يعتبر هذا غير كاف، ولا يغني عن التعمق في البحث حول كيفية بناء الاستبيانات، وكذا معرفة مختلف طرق حساب الخصائص السيكومترية لأدوات القياس، ليتمكن الباحث من اختيار الأسلوب المناسب لأداته وتفسير نتائج التحليل تفسيرا منطقيا. فالكمبيوتر وبرامج الإحصاء المتنوعة وسيلة مساعدة للإنسان، وليست بديلة عنه، كما أنها ليست أساسية في تكوين الباحث، فالمهارات تحتاج إلى عقل واع يتحكم فها ويوجهها.

"إن الحاسب الآلي يقوم بهذه التحليلات مستخدما أرقى ما توصل إليه علم الإحصاء من برامج، وعلى درجة كبيرة من الدقة، أما البيانات التي يتم إخضاعها لهذه العمليات فكثيرا ما تكون منتقاة لتلائم الأساليب التحليلية الحديثة المتوفرة حتى تأخذ ذلك "الشكل الجذاب". إن استخدام تلك الدقة الإحصائية العالية والتقنية الدقيقة في بيانات لم توفر بشكل سليم يؤدي إلى نتائج خاطئة بدرجة عالية."(حجر:2000، 122)

إن الإحصاء هو وسيلة لخدمة البحث العلمي وليس غاية في حد ذاته، لذا لا بد من التيقن أن البرامج الإحصائية ليست كافية وحدها لحل مشاكل تحليل بيانات الاستبيان والوصول إلى النتائج المطلوبة، بل إلى جانب إتقان استخدام البرامج الإحصائية، لا بد من أن يكون الباحث على معرفة كافية ووافية بكيفية تصميم الاستبيان والمقاييس الاجتماعية أو النفسية.

لذلك عندما يستخدم الباحث استبيانا من أجل الحصول على معلومات تساعده في اتخاذ قرار ما، فإنه يواجه مشكلة أساسية تتعلق بكيفية تصميم الاستبيان. لذا كان الهدف من هذه الورقة البحثية التعرض لأهم خطوات ومراحل تصميم الاستبيان.

#### تعريف الاستبيان:

في حياتنا اليومية إذا أردنا معرفة شيء ما عن شخص معين، أو شخصية اجتماعية، فإن هذا يتطلب منا طرح أسئلة على الشخص المعني، وانتظار رده لمعرفة ما كنا نرغب في معرفته. لكن عندما يتم عرض هذه الأسئلة في تسلسل منظم في شكل مجموعة أسئلة هادفة، إلى واحد أو أكثر

من الناس تم اختيارهم مسبقا مع توقع أن نتلقى ردا كتابيا عن جميع الأسئلة التي طرحت عليهم، فإنه يصطلح على هذه المجموعة من الأسئلة "استبيان" في مجال البحوث وجمع البيانات.

كلمة استبيان مشتقة من الفعل استبان الأمر، بمعنى أوضحه وعرفه، والاستبيان بذلك هو التوضيح والتعريف لهذا الأمر، وهو ترجمة للكلمة الفرنسية "Questionnaire" (إبراهيم خضر:2013، 221). يقصد بالاستبيان تلك الوسيلة التي تستعمل لجمع بيانات أولية وميدانية حول مشكلة أو ظاهرة البحث العلمي"(النوح:2004، 100). ويعرفه كل من "غود و هات""Goode& Hatt (1952) بأنه مفهوم يشير إلى الأداة التي نحصل من خلالها على الأجوبة باستخدام نموذج الأسئلة، ويملأ من قبل المستجيب. كما يعرفه "بار، ديفيس، وجونسون" ", Barr الناس.

ويرى "كومار" "Kumar" (2005) أنه قائمة مكتوبة من الأسئلة، يتم تسجيل الأجوبة من قبل المشاركين الذين يقومون بقراءة الأسئلة والاستفسار وتسجيل الإجابات. وأخيرا يعرفه "روبنز" "Robbins" (2009) بأنه أداة يستخدمها الباحثون لقياس متغيرات مفيدة، تقيس ما نريد معرفته. وتكون للإجابة عن الأسئلة، أو لمعرفة البيانات القاعدية للمستجيبين مثل:

- الخصائص العامة، كالعمر والجنس العرق.
  - المعتقدات والمواقف الخاصة بهم.
    - السلوكات الخاصة بهم.
- المعارف الخاصة بهم(<u>Mangal</u>: 2013,337).

باختصار يمكننا تعريف الاستبيان بأنه أحد الوسائل التي يعتمد عليها الباحث في تجميع البيانات والمعلومات من أفراد أو جماعات كبيرة الحجم، ذات كثافة سكانية عالية عن طريق عمل استمارة تضم مجموعة من الأسئلة أو العبارات، بغية الوصول إلى معلومات كيفية أو كمية، وقد تستخدم بمفردها أو قد تستخدم مع غيرها من أدوات البحث العلمي، وذلك للكشف عن الجوانب التي يحددها الباحث ويصوغها في استفسارات محددة.



#### خطوات تصميم الاستبيان:

إن بذل الجهد لإخراج استبيان قوي التصميم من ناحية أسئلته الموضوعة، وحجمه، وشكل إخراجه، حتما سيعطي بيانات يمكن أن يستفاد منها لاتخاذ قرار معين حول الموضوع المراد دراسته.

يعتبر إعداد الاستبيان من أهم مراحل البحث العلمي، وليس مهمة بسيطة تعتمد على المهارة اللغوية وشيء من الحس العام والتفكير المنطقي، "فالقادم إلى ميدان البحث الاجتماعي لأول مرة قد يرى أن هذه العملية ليس لها من أسس تحكمها أو قوانين تستند عليها إجرءاتها" (حجر، 2000، 2006).

من المهم إعداد الاستبيان على مراحل تبدأ بتعريف بمبررات اختيار البحث، وتحديد أهدافه التي سيتم اختبارها وينتهي باستخراج النتائج. كل مرحلة يجب أن تصمم بعناية كبيرة لأن النتيجة النهائية تعتمد على مدى ترابط جميع مراحله. وفيما يلى أهم مراحل تصميم الاستبيان:

#### 1- مبررات الاستبيان:

الاستبيان أحد الوسائل العديدة للحصول على البيانات، والباحث الذي يريد استخدام الاستبيان يجب أن يكون متأكدا من أنه لا توجد وسيلة أخرى أكثر صدقا وثباتا يمكن استخدامها في بحثه، ويعتمد هذا القرار على معرفته بنواحي قوة وضعف كل وسيلة (محمود علام، 2005).

إن قلة الاستبيانات المناسبة لموضوع البحث، أو صعوبة الحصول عليها، أو مرور زمن طويل على بنائها يعطي الباحث مبررا لبناء استبيان جديد تتوافر فيه مواصفات الاستبيان الجيد، كما أن الحصول على هذه الاستبيانات باللغة الأجنبية يتطلب منه جهدا أكبر في ترجمتها، وتكييفها على البيئة التى سيطبقها عليها، وذلك لاختلاف الثقافة.

لا بد للباحث من ذكر مبررات استخدام الاستبيان، وبإمكان الباحث الاستعانة باستبيانات جاهزة إذا توفرت في مجال بحثه، بشرط تطويرها، وتجديدها، والتحسين فيها، بحيث تلائم

الاستبيان الجديد، أو موضوع البحث الذي سوف يتم الاستعانة به فيه. وإذا استطاع الباحث الحصول على استبيان سبق استخدامه، فإن ذلك يوفر له الوقت، والجهد، والمال.

# 2- أهداف الاستبيان:

بعد تحديد مبررات البحث تأتي الخطوة الثانية، وهي في العادة تدور حول أهداف البحث، أو أسئلة البحث. حيث يقوم الباحث بإعداد قائمة بالأهداف الخاصة التي سوف تحققها البيانات التي يتحصل عليها من الاستبيان، ويجب تحديد هذه الأهداف في ضوء أسئلة البحث ومشكلاته، مع توضيح كيف تستخدم كل جزئية من البيانات. (محمود علام، 2005، 405)

إذ على الرغم من أننا نبدأ في بناء الاستبيان من مفهوم علمي مقبول يمكن اختباره، إلا أن تحديد الهدف من الاستبيان يتطلب مزيدا من التفصيل (فرج، 2007، 131)، ويؤدي تحديد الهدف إلى تحديد نوع المعلومات التي يرغب الباحث في الحصول علها. وإذا لم يستطع الباحث القيام بهذه الخطوة فهذا يعني أن مشكلة البحث ليست واضحة. (محمود علام، 2006، 406)

وكلما كان الباحث دقيقا في تحديد الأهداف وتوضيحها كلما ساعده ذلك في كتابة الاستبيان بوضوح.

الاستبيان هو وسيلة يستخدمها الباحث للوصول إلى نتائج بحثه، وليس غاية في حد ذاته، فكلما كان اختيار هذه الوسيلة ملائما لطبيعة البحث وأهدافه كانت نتائج البحث دقيقة.

# 3- التعريف الإجرائي للسمة أو الخاصية التي يقيسها الاستبيان:

ينبغي على الباحث بعد أن ينتهي من تحديد الهدف الذي يريد اختباره، والوظائف التي يهدف الاستبيان قياسها، أن يحدد بوضوح الإطار النظري الذي سوف يلتزمه في تصوره أو معالجته للخاصية أو القدرة أو السمة التي يستهدف قياسها.

بعبارة أخرى، عليه أن يعرف ما يود أن يقيسه تعريفا إجرائيا دقيقا، حيث تلعب التعريفات دوراً كبيراً في البحوث الأمبيريقية، لأنها المسئولة عن تحديد أبعاد المتغيرات البحثية، والتعريف الإجرائي يختلف عن التعريف المفاهيمي أو التكويني أو القاموسي. ويكمن الفرق بين هذين النوعين



من التعريفات في وجود عنصر القياس، ففي التعريف الإجرائي يوصف المتغير من خلال كيفية قياسه، أي وصف كيف يقاس.

إن التعريف الإجرائي يحدد معنى المتغير، وذلك عن طريق التوضيح الصريح لما يجب أن يقيسه المستقصي، والهدف من ذلك أن تكون الخطوط واضحة أمام الباحث منذ البداية كي يلتزم بها في خطواته المتبقية جميعا. ومن ناحية أخرى فإن هذا التحديد يتيح للباحثين الآخرين إمكانية متابعة ما أنجزه الباحث سواء بالتقييم أو بالتطوير. (حفني وآخرون، 1978، 29)

يعطي التعريف الإجرائيoperational definition المفهوم معنى محسوسًا محددًا، و يزودنا بالمعايير أو الخطوات المحسوسة اللازمة لقياس المفهوم موضوع الدراسة.

#### 4- حديد طبيعة وخصائص الأفراد الذين يصلح الاستبيان للتطبيق عليهم

بعد تحديد أهداف الاستبيان, تأتي خطوة اختيار المجتمع الذي ستطبق الدراسة عليه، والذي ستنعكس النتائج عليه.

على الباحث أن يحدد تحديدا واضحا طبيعة الأفراد الذين سوف يطبق عليهم الاستبيان، ونعني بطبيعة الأفراد أبرز الخصائص التي تميزهم وتتحدد أبرز هذه الخصائص عادة في ثلاث مجالات: السن، المستوى التعليمي، نواحي العجز البدني والقصور العقلي. (حفني وآخرون، 1978، 29).

#### 5- الاستعانة بالدراسات والاختبارات السابقة:

بعد أن تتضح الصورة النظرية للاستبيان في ذهن الباحث عليه أن يرجع إلى ما هو متوفر من الدراسات السابقة والاطلاع عليها وكذا الاستبيانات السابقة ذات الصلة بالموضوع، وذلك للاستفادة منها، ومعرفة نقاط الضعف فيها، ومناقشة المتخصصين حول السمة المراد قياسها.

إذ لابد للخاصية المقاسة أن تستند إلى أساس نظري يبرر مشروعية تناولها ويعرفها، وقد يعد الاستبيان للتأكد من مدى جدوى النظرية التي تفسر السمة أو الخاصية المقاسة، والنتيجة المستخلصة قد تفيد النظرية أو تعدلها.

#### 6- اشتقاق فقرات أو أسئلة فرعية ذات صلة بأهداف أو أسئلة البحث:

إذا تم تحديد أهداف البحث، والعينة التي سيتم التعامل معها، وكذا تحديد التعريف الإجرائي للسمات التي سيقيسها الاستبيان، وتم التأكد من أنه لا توجد أداة جاهزة يمكن استخدامها، يبدأ الباحث في كتابة فقرات الاستبيان مع مراعاة جانبين مهمين هما:

- 1- أن تكون الأسئلة مرتبطة بأهداف الاستبيان.
- 2- تحديد أسلوب تحليل البيانات بعد جمعها، إذ يتوقف شكل الاستبيان وصورته على هذا الأمر.(محمود علام، 2005،، 406)

يتم اشتقاق هذه الفقرات من حلال العديد من المصادر، كطرح سؤال مفتوح أو أكثر على عدد من المجتمع الذي أعد الاستبيان من أجله، وتحليل الاستجابات باستخدام منهج تحليل المضمون، والخروج ببعض المؤشرات التي يمكن صياغة الفقرات منها، وكذا مناقشة المختصين في المجال بشكل عام، والعاملين فيه والمختصين بصفة خاصة لتحديد أبعاد ومكونات الصفة أو الخاصية المراد قياسها. كما يمكن الاستفادة من المقاييس السابقة، ولا مانع من الاستعانة ببعض بنودها أو مفرداتها خاصة إذا كانت معدة لمجتمعات مشابهة للمجتمع الذي يعد له الاختبار والاشارة إلى ذلك. والاستعانة بالدراسات السابقة في نفس الموضوع والتي يمكن أن تساعد معد الاستبيان ببعض الأفكار والمؤشرات التي يمكن أن تكون أساسا مناسبا للفقرات.

كما أن الملاحظة العيادية لمجموعة من لأفراد في أثناء عملهم أو تفاعلهم مع بعضهم البعض، إذا كان هذا العمل أو التفاعل له علاقة بالموضوع، تمد معد الاستبيان بمعلومات قد لا يستطيع أن يحصل عليها من قراءة الدراسات السابقة. (أحمد عوبس، 36).

و توجد أشكال عديدة لصياغة الفقرات يمكن تقسيمها إلى ما يلي:

# 1-فقرات تتناول اختيار إجابة من إجابتين أو إجابات متعددة:

وهي تعتمد على اختيار الإجابة الصحيحة بين بديلين أو عدة بدائل، ويتأثر هذا النوع بالتخمين تأثرا شديدا، ولذا تصحح الدرجة النهائية إحصائيا للتخلص من أثر هذا التخمين كلما قل عدد الاحتمالات المحددة لكل فقرة، ويقل كلما زاد هذا العدد، ويبلغ التخمين أقصاه عندما يصل إلى



اختيارين ويضعف عندما يصل إلى ستة احتمالات، ولتصحيح الدرجة من أثر التخمين يتم طرح عدد الإجابات الخاطئة من عدد الإجابات الصحيحة وتصاغ المعادلة في الصورة التالية:

يشترط في بناء هذا النوع من الفقرات أن تكون الإجابات المحتملة للفقرة تتناول إجابة واحدة صحيحة، وأن تحتوي تلك الإجابات على إجابة قريبة من الصحيحة كما يجب أن تخضع ترتيب الإجابات للتوزيع العشوائي. (جد حسن، 27)

2-فقرات المزاوجة أو المطابقة: يتكون من مجموعة من الفقرات التي يقابلها أو يوازيها مجموعة من البدائل أو الإجابات المحتملة لهذه الأسئلة. (الغامدي، 2008، 37)

3- الاستجابة الحرة: وفي هذه الحالة نكتفي بأن نقدم للمستجيب منها، ونتركه يستجيب كما يشاء. وتمتاز هذه الطريقة بالتخلص من أثر التخمين نهائيا. ولكنها تواجه بصعوبات أخرى وأهم تلك الصعوبات ذاتية التصحيح ومشكلة التوقيت، وهذا النوع من الفقرات أكثر شيوعا في الاختبارات الإسقاطية. (قدري حفني وآخرون، 1978، 33)

لا بد من الالتزام ببعض القواعد في صياغة الفقرات، منها قواعد تعلق بالشكل، إذ يجب أن تتسم فقرات الاستبيان بسهولة وبساطة التعبير، واختيار اللغة المناسبة للجمهور المستهدف بحيث تكون مفهومة وتستخدم فها الألفاظ والتعبيرات المتداولة. مع مراعاة استخدام لغة الحديث في الحياة اليومية، وليس الفصحي أو التعبيرات البلاغية المجازية.

أيضا أحد العيوب الجوهرية التي يمكن أن يقع فها مصمم الاستبيان هي صياغة بنود طويلة، فالمفحوص قد لا يتمكن من متابعة الصياغة الممتدة لفكرة معينة حتى نهايتها، فيفقد النقطة الرئيسية في الفقرة عند وصوله إلى نهايتها، وهذا يؤدي إلى إجابات عشوائية وغير متسقة.

كما يجب تجنب كتابة العبارات أو الأسئلة المزدوجة، وألا تحتوي الفقرات إلا على فكرة واحدة فقط. فالأسئلة المزدوجة التي تحتوي على أكثر من فكرة قد تربك المستجيب خصوصا إذا

كان يريد الاستجابة على كل فكرة بطريقة مختلفة عن الأخرى. (محمود علام، 2005، 406) من ذلك أن بندا مثل: أنا لا أحب ألا اتفق مع أصدقائي.

فالإجابة بلا-مثلا- عن هذا البند قد تثير حيرة المفحوص، فيما إذا كانت تعني أنه يحب اللااتفاق أم يحبه (فرج، 2007، 142)

كما أن هناك بعض القواعد المتعلقة بالمضمون أو الأفكار التي تصاغ في محتوى البند ومنها: التركيز على ما يقاس، 'إذ يجب أن تتعلق الفقرات بجانب مهم من جوانب السلوك المقيس، وليس بالجوانب الهامشية غير المميزة أو الأعراض سريعة التغير، أو الحالات المزاجية الوقتية التي لا تكشف عن نمط سلوكي أو سلوك يتسم بالاستقرار النسبي على مدى زمني ممتد. وأن تكون كل فقرة مستقلة عن الأخرى، بحيث لا يترتب على إجابة محددة عن فقرة ما إجابة أخرى بالضرورة على فقرة أخرى. أو أن يترتب على عدم معرفة الإجابة الصحيحة عن فقرة معينة عدم معرفة الإجابة الصحيحة عن فقرة معينة عدم معرفة الإجابة الصحيحة عن فقرة أو عدد آخر من الفقرات.

يؤدي مثل هذا الشكل من عدم الاستقلال إلى انخفاض في ثبات الاختبار، ناتج عن انخفاض طوله مادامت الإجابة عن عدد من الفقرات معا تكون بمثابة الإجابة على فقرة واحدة. (فرج، 2007، 143)

#### 7- اختيار الفقرات:

بعد أن يستقر الباحث على شكل الفقرات، عليه أن يبدأ في اختيارها، والمفروض في هذه المرحلة أن يقوم بصياغة ضعف عدد الفقرات المطلوبة على الأقل. أي أن الباحث إذا كان يتصور أن الاستبيان النهائي مكون من 50 فقرة مثلا، فعليه بصياغة فقرات تبلغ المائة تقريبا. ذلك أن الخطوات القادمة سوف تتطلب استبعاد عدد من هذه الفقرات، وبالتالي فإن مضاعفة عدد الفقرات يضمن عدم تأثر فقرات الاستبيان بعد استبعاد العبارات غير الصالحة. حيث يقوم بتحديد محاور الاستبيان الرئيسية، ثم كتابة الأسئلة لكل محور من هذه المحاور في مجموعة منفصلة عن المحاور الأخرى. وعند كتابة هذه الأسئلة يراعي الباحث النقاط التالية:

- اختصار أسئلة الاستبيانات.
- استخدام اللغة البسيطة أي اللغة السائدة والمناسبة لمستويات المبحوثين .



- أن لا تكون صيغة السؤال قابلة للتأويل.
- استخدام أشكال بسيطة للردود، مثل"نعم"أو"لا"، والخيارات المتعددة.
  - تضمين خيار "ربما" أو "لا أعرف "في الأماكن الملائمة.
    - تجنب طرح الأسئلة الشخصية .
    - تجنب طرح الأسئلة التي توحي بإجابة معينة .
      - طرح سؤال واحد فقط في الفقرة.
        - ترك مساحة كافية للإجابة .
- طرح الأسئلة وفق ترتيب منطقي معين، وتدرجها من العام إلى الخاص بحيث تثير اهتمام الأفراد.

#### 8- تعليمات الاستبيان:

قبل الانتقال إلى عمليات المعالجة الإحصائية للفقرات المختارة يجب أن نعد تعليمات الاستبيان. وذلك بصياغة تلك التعليمات صياغة واضحة، عن طريق الأخذ بالاعتبار طبيعة الأفراد الذين سوف يطبق عليهم الاستبيان، وبناءا على ذلك تتحدد صياغة التعليمات إذا كانت ستلتزم بالفصحى أو العامية، كما أنها سوف تحدد كذلك إذا ما كنا سوف نكتفي بتعليمات مكتوبة يقرأها الجميع، أم تعليمات يقرأها الأخصائي على المفحوصين.

#### 9- إخراج الاستبيان:

في هذه الخطوة يقوم الباحث بتنسيق الاستبيان وإخراجه بشكل جيد بحيث تثير اهتمام المبحوثين. وهناك عدة نقاط يتم مراعاتها في عملية الإخراج:

- كتابة عنوان البحث في أعلى الاستبيان .
- ترتيب الأسئلة في الصفحة بطريقة تسمح بالإجابة المناسبة .
  - أن يكون الاستبيان قصيراً قدر الإمكان.

- أن تكون تعليمات ملء الاستبيان واضحة وموجزة .
- أن يكون نوع الورق جيداً والكتابة على وجه واحد فقط.
- يجب تقسيم الأسئلة في محاور وتوضع لها عناوين واضحة .
  - يجب في نهاية الاستبيان شكر المجيب على تعاونه.

# 10- ضبط الاستبيان قبل التطبيق الفعلي:

يقصد به عملية تحكيم الاستبيان، أي أن الاستبيان يقيس ما وضع لقياسه، ولمعرفة ذلك يتم عرض الاستبيان على مجموعة من الخبراء المتمرسين في القياس النفسي وبناء الاختبارات والمقاييس، وكذلك المتخصصون في موضوع البحث، وذلك لإقرار أو حذف أو تعديل أو إضافة فقرات الاستبيان حتى يتم الحصول على الصورة الأولية للاستبيان.

#### 11- تطبيق الاستبيان على عينة الدراسة الاستطلاعية:

بعد ضبط الاستبيان يتم تطبيقه على عينة بسيطة من الأفراد، بحيث تكون هذه العينة خارج عينة البحث لكنها متفقة في خواصها مع أفراد البحث، وذلك لحساب الخصائص السيكومترية للاستبيان(معامل الصدق والثبات).

#### أولا: حساب معامل الصدق:

تعد جوانب الصدق من أهم خصائص الاختبارات والمقاييس التربوية والنفسية، فصدق الاختبار يتعلق بالهدف الذي يبنى الاختبار من أجله، وبالقرار الذي يتخذ استنادا إلى درجاته، فالاختبار يكون صادقا عندما يقيس ما وضع لقياسه.

تعرض مفهوم الصدق للكثير من التعديل تبعا لانتشار واتساع حركة الاختبارات والمقاييس في العلوم الإنسانية المختلفة، وأصبح هناك أنواعا مختلفة يمكن تجميعها في ثلاثة أقسام رئيسية وهي:

الصدق المرتبط بالمحك Criterion-Related Validity، صدق المحتوى Content Validity، والصدق المحتوى Construct Validity،



#### سنقوم باستعراض بعض الطرق التي يمكننا تعيين معامل الصدق من خلالها كما يلي:

# أ)- صدق الحتوى عن طريق طريقة استطلاع رأى الحكام:

يسمى هذا النوع من الصدق أحياناً بالصدق الظاهري والذي يعني مدى تطابق اسم الاختبار مع محتواه. تذكر أغلب البحوث والدراسات صدق المحكمين كنوع من أنواع صدق المحتوى مع محتواه. ذلك أن صدق المحتوى يعتمد في بعض مراحله على مبدإ التحكيم، حيث يرى "محمود علام": "أن معظم أساليب تقدير صدق المحتوى تعتمد على الأحكام التقييمية لخبراء المواد التدريسية أو المهتمين بتنمية المهارات والكفايات التعليمية والمهنية والفنية، وتتعلق هذه الأحكام بتقدير مدى التناظر بين مفردات الاختبار والنطاق السلوكي الذي تمثله هذه المفردات، ويقوم المحكم بتقييم كل مفردة من مفردات الاختبار في ضوء هذه الأبعاد على ميزان التقدير الموضح في الاستمارة، ويفضل الاعتماد على أكثر من محكم للحصول على تقديرات متسقة بدرجة أفضل" (محمود علام: 2000، 194)

فيما تم الإشارة إليه كنوع منفصل من أنواع الصدق من قبل بعض الباحثين أمثال "عبد الرحمن" (2008) الذي أشار إلى طريقة استطلاع آراء الحكام كطريقة من طرق تعيين معامل صدق الاختبار.

في هذا النوع من الصدق يقدر المحكم المتخصص مدى علاقة كل فقرة من فقرات الاستبيان بالسمة أو القدرة المطلوب قياسها، وذلك بعد توضيح معنى السمة أو القدرة بصورة إجرائية. وتتلخص خطوات هذه الطربقة من طرق الصدق فيما يلى:

-يقوم الباحث بإعداد البنود أو العبارات التي يحتمل أن تقيس السمة المطلوبة، وبطبيعة المحال، كما ذكرنا سابقا فإن على الباحث أن يضع عددا من الفقرات يفوق بكثير العدد الذي يربد أن يتكون منه الاختبار المطلوب.

-عرض هذه البنود على مجموعة من المحكمين المتخصصين- وهم من الأساتذة المتخصصين في مجال البحث -ويستحسن أن يزيد عدد المحكمين على ثلاثة. (سعد عبد الرحمن، 2008، 201)

-تجهز التعليمات التي تسبق الفقرات، ويجب على الباحث أن يضع في اعتباره النقاط الآتية فيما يتعلق باستمارة المحكمين على وجه الخصوص:

- أن يبدي المحكم رأيه فيما إذا كانت أسئلة الاستبيان في كل مجموعة تغطي بطريقة صحيحة المحور الخاص بهذه المجموعة أو لا تغطيه، وأنها انعكاس صحيح أو غير صحيح لفروض الدراسة وتساؤلاتها.
- أن متغيرات الاستجابة للأسئلة؛ مثل : (نعم أو لا أوافق، أو لا أوافق)، التي تقدم للمبحوثين يجب أن يصحبها متغيرات أخرى خاصة بالمحكم تحت عنوان (يقيس -لا يقيس- إلى حد ما)، بمعنى هل يقيس السؤال عناصر المحور المستخرج منه أم لا، ولهذا يجب أن تصحب استمارة التحكيم ورقة منفصلة توضح للمحكم أهداف الدراسة وفروضها وتساؤلاتها، حتى يبني قراره على أساس صحيح.
- يجب أن تخصص مساحة للمحكم في الاستمارة لإبداء آرائه ومقترحاته في استمارة البحث، ومدى تمثيلها لفروض وتساؤلات الدراسة إلى غير ذلك من ملاحظاته المفيدة للبحث والباحث.

إن صدق المحكمين هو مفهوم قديم نظرا لدخوله تحت مسمى "صدق المحتوى"، حيث أشار المخالف المحكمين هو مفهوم قديم نظرا لدخوله تحت مسمى "صدق المحكمين هو مفهوم قديم تجيون" "Guion" (1978)، "همبلتون وروجرز" " Lynn" (1982)، "تيتل" "Lynn" (1982)، "لين" المحتوى. (1986) واعتبروه نوعا من أنواع صدق المحتوى.

لكن "بالرغم من انطوائه تحت صدق المحتوى، إلا أن تطبيقاته ليست كثيرة، وهذه الطريقة لا يسهل استخدامها بالاعتماد على التكميم ومن هنا فقد استخدمت هذه الطريقة بطريقة عشوائية غير ممنهجة"(شحاتة: 2011، 166)

كما أن المحكمين يقومون فقط بالاطلاع على البنود ومدى ملاءمتها للتعريف الإجرائي الذي يضعه الباحث، بغض النظر عما إذا كان هذا التعريف مطابقا للسمة التي يقيسها أم لا، وفي غالب الأحيان يتم عرض الاستبيان على المحكمين الذين يعرفهم الباحث مسبقا بغرض تسهيل عملية التحكيم دون الأخذ في عين الاعتبار مدى ملاءمة تخصص المحكمين للموضوع الذي يتم تحكيمه، ناهيك عن اللامبالاة التي يبديها بعض المحكمين الذين لا يأخذون الوقت الكافي لإبداء آرائهم، حيث يكتفون بوضع علامات الموافقة دون التدقيق في العبارات ومدى ملاءمتها وانتمائها



للأبعاد، وأحيانا يقومون بالتحكيم في غياب الباحث، ذلك أن وجود الباحث مع المحكم يزيل الكثير من الغموض واللبس الذي يمكن أن يكتنف عملية التحكيم.

كما أن هؤلاء المحكمين سوف يعكسون خبراتهم الذاتية وتوجهاتهم البحثية في إصدار أحكامهم حول هذا الاستبيان، وينعكس هذا في جوانب كثيرة من الاستبيان، كتحديد الأبعاد والعبارات أو صياغة الأسئلة التي يتضمنها الاستبيان.

إن قياس الصدق عن طريق التحكيم أو آراء المحكمين غير كاف وحده ولا يعتبر صدقا بمعنى الكلمة، حيث أنه يقيس صدق الاستبيان ظاهريا أو سطحيا، ويعتمد على التقدير الذاتي للمحكمين، ويهتم فقط برأي المحكمين فيما يظهر أن الاستبيان سيقيسه وليس ما يقيسه بالفعل، مع أن الأهم من ذلك هو رأي العينة التي سيتم تطبيق الاستبيان عليها في الميدان العملي التطبيقي، والذي قد يظهر عكس ما اتفق المحكمون من بنود تقيس السمة فعليا.

#### u)- الصدق المرتبط بالحك:

يدل الصدق المرتبط بالمحك على مدى كفاءة الاختبار في التنبؤ بأداء الأفراد في أنشطة محددة، ولهذا الغرض فإن الأداء على الاختبار تتم مراجعته أو ضبطه بالنسبة إلى محك، أي مقياس مباشر ومستقل يقيس ما صمم الاختبار نفسه للتنبؤ به، فبالنسبة لاختبار العصابية مثلا، يمكن ربط نتائجه بمقاييس التقدير أو أية بيانات متاحة عن سلوك الفرد في مختلف مواقف الحياة، ولا بد أن تتحقق في المحك المستخدم شروط عدة واحتياطات مهمة حتى لا تشوه النتائج(الأنصاري:2000، 97)، ويوجد نوعين من صدق المحك، حيث تميز جمعية علم النفس الأمريكية بين الصدق التلازمي والصدق التنبؤي بناء على الفترة الزمنية الفاصلة بين تطبيق الاختبار والحصول على الدليل من المحك.

الصدق التلازمي يمكن حسابه من خلال معامل الارتباط بين درجات الأفراد على الاختبار ودرجاتهم في الأداء الفعلي في جوانب السلوك التي يقيسها الاختبار. بشرط أن تكون درجات أداء الأفراد الفعلية قد تم جمعها وقت إجراء الاختبار أو قبله. والصدق التلازمي هو أكثر أنواع الصدق ملاءمة للاختبارات التي تستخدم لأغراض التشخيص لا التنبؤ بنتائج المستقبل.

أما الصدق التنبؤي فإنه يقوم على أساس حساب القيمة التنبؤية للاختبار، أي معرفة مدى صحة التنبؤات التي نبنها على درجات الاختبار. والتنبؤ هنا يقوم على أساس أن استجابات الفرد بالنسبة لسمة معينة- "القدرة اللفظية-التحصيل الدراسي – القدرة العددية- " دليل على أدائه في مجال معين بعد فترة من الوقت قد تكون سنة أو عدة سنوات. (أبو هاشم، 2006، 22)

### وبمكن تلخيص أهم الخطوات التي يمكن إتباعها عند وجود محك خارجي:

1-يقوم الباحث باختيار المحك الصادق بناءً على الشروط والمعايير التي يجب أن تتوفر في المحك الصادق من كثرة الاستخدام والدراسات، ومن حيث مناسبته للمرحلة العمرية التي صمم من أجلها الاختبار، وطبيعة المجموعة التي سوف يطبق علها.

2- يتم تطبيق الاختبار المطلوب وإيجاد صدقه على العينة أولا، ثم يتم بعد ذلك تطبيق الاختبار المحك- مع ملاحظة الفترة الزمنية- لتفادي عوامل الملل والإجهاد وغير ذلك.

3- يحسب معامل الارتباط بين درجات العينة على الاختبار المحك ودرجاتهم على الاختبار المطلوب تعيين معامل صدقه، ويدل هذا المعامل على صدق الاختبار.(سعد عبد الرحمن، 2008، 204)

# ج)- صدق التكوين الفرضي(صدق المفهوم):

يتناول هذا النوع من الصدق العلاقة بين نتائج الاختبارات والمقاييس وبين المفهوم النظري الذي يهدف الاختبار لقياسه، وبعبارة أخرى فإن صدق التكوين الفرضي يهدف لتحديد التكوينات الفرضية التي يعزى إليها تباين الأداء في الاختبارات، أي أن هذه التكوينات الفرضية هي التي يتركز عليها الاهتمام وليس درجات اختبار المحك أو سلوك الفرد.(محمود علام، 2000، 215)

هناك عدد من الأساليب والإجراءات التي يمكن من خلالها التأكد من صدق المفهوم منها:

#### صدق المقارنة الطرفية:

يقوم هذا النوع من الصدق على تقسيم درجات الاستبيان(المحك) إلى مستويين: ممتاز وضعيف، ثم مقارنة درجات السؤال (الفقرة) في المستوى الضعيف بدرجاته في المستوى الممتاز، وكلما زادت درجات الفقرة في المستوى الميزاني الممتاز عن درجاتها في المستوى الميزاني الضعيف كلما



زاد صدق المفردة، والعكس صحيح فكلما نقصت درجات المفردة في المستوى الميزاني الممتاز عن درجاتها في المستوى الميزاني الضعيف نقص صدق المفردة.(ابراهيم عثمان، 152).

من أبسط الطرق التي تستخدم لتحقيق هذه الفكرة مقارنة متوسطات درجات الأقوياء بمتوسطات درجات الضعفاء ثم حساب دلالة الفروق بين هذه المتوسطات، وعندما تصبح لتلك الفروق دلالة إحصائية واضحة نستطيع أن نقرر أن الاختبار يميز بين الأقوياء والضعفاء في الميزان، وبذلك نطمئن إلى صدقه، وعندما لا تصبح لتلك الفروق دلالة إحصائية واضحة فإننا لا نستطيع الاطمئنان إلى صدق مثل هذا الاختبار. إلا أن هذه الطريقة تدل على صدق الاختبار ولا تدل بطريقة عددية أكيدة على مقدار هذا الصدق.

### وبمكن الإشارة هنا إلى أن المقارنة الطرفية تتم بأسلوبين:

#### أ- مقارنة الأطراف في الاختبار والمحك الخارجي:

وفيه يتم مقارنة الثلث الأعلى في درجات الاختبار بالثلث الأعلى في درجات المحك الخارجي، والثلث الأدنى في درجات المحك الخارجي، وتستخدم لهذه المقارنة والثلث الأدنى في درجات المحك الخارجي، وتستخدم لهذه المقارنة اختبار "ت". فإذا لم تكن هناك دلالة إحصائية للفرق بين المتوسطين في حالة مقارنة الثلث الأعلى في درجات الاختبار، وإذا لم تكن هناك دلالة إحصائية للفرق بين المتوسطين في حالة مقارنة الثلث الأدنى في درجات المحك بالثلث الأدنى في درجات الاختبار. في هذه الحالة يمكن أن نقول إن الاختبار صادق – بطبيعة الحال نحن نفترض صدق المحك الخارجي مع الذي يتم اختياره من أجل تعيين صدق الاختبار – كما نفترض أيضا تكافؤ المحك الخارجي مع الاختبار من حيث البناء.

# ب- مقارنة الأطراف في الاختبار فقط:

وهذا أسلوب آخر يعتمد على مقارنة درجات الثلث الأعلى بدرجات الثلث الأدنى في الاختبار، وتتم هذه المقارنة عن طريق حساب الدلالة الإحصائية للفرق بين المتوسطين. فإذا كانت هناك دلالة إحصائية واضحة للفرق بين متوسط الثلث الأعلى ومتوسط الثلث الأدنى يمكن القول بأن الاختبار صادق.

الحقيقة أن هذه الطريقة عموماً طريقة سهلة وأقل دقة من طريقة التحليل العاملي أو المحك الخارجي، ولكنها تعطى مؤشراً سريعاً عن صدق الاختبار. (أبو هاشم، 2006، 26)

#### استخدام معاملات الارتباط في حسباب صدق الاستبيان (الاتسباق الداخلي)

تستخدم هذه الطرق للتحقق من الارتباطات الداخلية للاختبار، سواء بين الفقرات ببعضها البعض أم بين المفردات والأبعاد التي يتكون منها المقياس، أم بين الأبعاد بعضها ببعض وهذه الطرق هي:

أ)- حساب معاملات الارتباط بين مفردات الاستبيان بعضها ببعض، حيث يتم حساب الارتباطات البينية بين مفردات الاختبار، وينتج عن هذا الإجراء التوصل إلى مصفوفة معاملات الارتباط. وإذا كانت معاملات الارتباط ذات قيم موجبة عالية بين فقرات الاستبيان هذا يدل على أنها جميعا تقيس نفس الهدف، وإذا كانت القيم منخفضة وتقترب من الصفر فهذا يدل على عدم وجود علاقة بين الفقرات وبالتالي تحتاج إلى إعادة صياغتها أو إلغائها.

ب)-حساب معاملات الارتباط بين أبعاد المقياس بعضها ببعض، ويتم التحقق من ذلك بحساب معاملات الارتباط بين الابعاد، فإذا كانت معاملات الارتباط مرتفعة بينهم هذا يعني أنها تقيس نفس الهدف مما يدل على صدق المقياس لما يقيسه.

ج)-حساب معاملات الارتباط بين درجة كل فقرة والدرجة الكلية للمقياس، وفي هذه الطريقة تحسب معاملات الارتباط بين درجة كل مفردة والدرجة الكلية للمقياس، وتعتبر كل فقرة صادقة عندما يكون الارتباط بالدرجة الكلية للمقياس دال إحصائيا، ويستبعد الباحث الفقرات الضعيفة التي لا تظهر ارتباطا دالا بالدرجة الكلية للمقياس، فارتباط درجة الفقرة بالدرجة الكلية تعني أن الفقرة تقيس نفس الهدف الذي يقيسه الاستبيان، وبالتالي تدل على أن الاستبيان على درجة من الإتساق الداخلي.

- د)- حساب معاملات الارتباط بين درجة الفقرات ودرجة كل بعد من أبعاد الاستبيان.
- ه)- حساب معاملات الارتباط بين درجة كل بعد والدرجة الكلية للمقياس.(غنيم، 2004،
   115)



# د)- طريقة التحليل العاملى:

التحليل العاملي هو أسلوب إحصائي يستهدف تفسير معاملات الارتباط الموجبة التي لها دلالة إحصائية بين مختلف المتغيرات، ويعد منهجا إحصائيا لتحليل بيانات متعددة ارتبطت فيما بيها بدرجات مختلفة من الارتباط في صورة تصنيفات مستقلة قائمة على أسس نوعية للتصنيف.

حيث يعمل على تلخيص العديد من المتغيرات لعدد أقل يعرف بالعوامل (Factors) وكل مجموعة من المتغيرات تربط بعامل واحد فقط بواسطة دالة، ويبدأ بحساب معاملات الارتباطات بين عدد من المتغيرات، وعندما يتم الحصول على مصفوفة من الارتباطات بين هذه المتغيرات لدى عينة البحث التي تم إجراء القياس عليها، يتم تحليل هذه المصفوفة الارتباطية تحليلا عاملياً لنصل إلى أقل عدد ممكن من المحاور أو العوامل والتي تمكننا من التعبير عن أكبر قدر من التباين بين هذه المتغيرات.

#### ثانيا: حساب معامل الثبات

حينما نحكم على اختبار بأنه ثابت، فإن ذلك يعني أن هذا الاختبار على درجة عالية من الدقة والإتقان والاتساق وأنه موثوق فيه، ويعتمد عليه. وهذا هو المعنى اللغوي للكلمة الأجنبية Reliability وهو قريب من المعنى الاصطلاحي.

فثبات الاختبار يشير إلى المطابقة بين نتائج الاختبار في المرات المتعددة التي يطبق فيها هذا الاختبار على نفس الأفراد. (أحمد عويس، 51). كما يقصد به مدى خلو المقياس من الأخطاء غير المنتظمة التي تشوب القياس، أي مدى قياس الاختبار للمقدار الحقيقي للسمة التي يهدف لقياسها، فدرجات الاختبار تكون ثابتة إذا كان الاختبار يقيس سمة معينة قياسا متسقا في الظروف المتباينة التي قد تؤدي إلى أخطاء القياس. والثبات بهذا المعنى يعني الاتساق أو الدقة في القياس.

الأخطاء غير المنتظمة التي تؤثر في درجات الاختبارات تكون أخطاء عشوائية يصعب التنبؤ بها من موقف إلى آخر، ولذلك تعمل على خفض ثبات الدرجات. وهذه الأخطاء العشوائية ترجع إلى عوامل بعضها يتعلق بالاختبار، مثل عدم وضوح مفرداته، وغموض تعليماته، وعدم تحديد

محكات تصحيح مفرداته، والبعض الآخر يتعلق بالظروف البيئية مثل الإضاءة والتهوية والضوضاء، وملائمة غرفة الاختبار.(محمود علام، 2000، 131)

وهناك مفاهيم ثلاثة أساسية لثبات درجات الاختبارهي:

1- أن يعطي الاختبار نفس النتائج تقريبا إذا أعيد على نفس المجموعة من الأفراد: وهذا يعني أن الاختبار، أو بمعنى أدق درجات الاختبار لا تتأثر بتغير العوامل والظروف الخارجية، حيث أن إعادة تطبيق الاختبار والحصول على نفس النتائج يعني دلالة الاختبار على الأداء الفعلي أو الحقيقي للفرد مهما تغيرت الظروف.

2- بناءً على المفهوم السابق فإن ثبات الاختبار يعني أيضا دلالة الاختبار على الأداء الفعلي أو الأداء الحقيقي للفرد- هذا الأداء يعبر عنه بالدرجة الحقيقية (د ح) التي يحصل عليها الفرد في اختبار ما.(وهذه غير معلومة).

والأداء الحقيقي هو جزء من الأداء العام أو الكلي الذي يعبر عنه بالدرجة الكلية (دك)، وهي الدرجة الملاحظة أو المسجلة على الاختبار والتي حصل عليها الفرد. أما الجزء الآخر فهو الأداء الذي يعود إلى أخطاء الصدفة أو الظروف الخارجية البعيدة عن موضوع الاختبار، ويعبر عنه بدرجة الخطأ. (دخ) وهي غير معروفة أيضا. وهكذا فإن:

أي أن الدرجة الكلية = الدرجة الحقيقية + درجة الخطأ

ولهذا يمكن القول إن معنى دلالة ثبات الاختبار على الأداء الحقيقي إنما هو الدلالة على التباين الحقيقي والارتباط به. حيث أن معامل ثبات درجات الاختبار يساوي النسبة بين التباين الحقيقي إلى التباين العام أي أن:

معامل الثبات 
$$=\frac{||\hat{u}||_{1}||_{1}}{||\hat{u}||_{1}||_{1}}=\frac{3^{n}}{3^{n}}$$

ولنوضح ذلك بمثال:



عندما تذهب إلى السوق لتشتري صندوقا من البرتقال من بائع معين، فإن وزن الصندوق ليس هو وزن ما تأكله من البرتقال فقط، ولكنه أيضا يشمل قشر البرتقال والورق الذي يغلف البرتقال والمادة المصنوع منها الصندوق.

وهذا ما يقابل التباين الكلي أو التباين العام(الوزن الكلي للصندوق)، أما وزن قشر البرتقال والورق المغلف للبرتقال والمادة المصنوع منها الصندوق – وهذا ما سوف نتخلص منه-، وهو يختلف من صندوق لآخر- فهو يقابل تباين الخطأ، أما وزن ما سوف نأكله من برتقال فهو يقابل التباين الحقيقي.

وعليه فإنه كلما زادت نسبة وزن ما سوف تأكله من برتقال إلى نسبة وزن الصندوق ككل كنت مقتنعا تماما بما دفعته من ثمن في هذا الصندوق والعكس صحيح. وبالمثل فإن درجات الاختبار التي ترتفع فيها نسبة المكون الحقيقي للتباين العام تكون أكثر ثباتا من تلك الدرجات التي تقل فيها هذه النسبة.

وللتلخيص فإننا نقول: إن درجات الاختبار تعتبر ثابتة إذا ارتفعت نسبة المكون الحقيقي في وللتلخيص فإننا نقول: أن  $\frac{3^2 + 5}{3}$  تكون أعلى ما يمكن، بينما  $\frac{3^2 + 5}{3}$  تكون أقل ما يمكن.

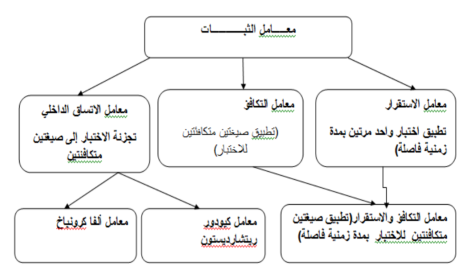
3- أن تكون هناك علاقة قانونية بين وحدات الاختبار أو بنوده، فإن ذلك يدل على التناسق في البناء الداخلي للاختبار، وهذا يعني أن معامل ثبات الاختبار سوف يتوقف على العلاقة أو الارتباط بين كل وحدة ووحدة أخرى (الارتباطات البينية)، كما يتوقف أيضا على ارتباط كل وحدة بالاختبار ككل. ويتضح من هذا أن تماسك الاختبار أو تناسق بنائه يدل على ثبات درجاته. (عبد الرحمن، 1998، 164، 166)

# طرق حساب معامل الثبات:

عندما نقوم بتطبيق أحد الاختبارات النفسية على عينة من مجتمع ما، فإن الدرجات التي نحصل عليها لكل فرد من أفراد هذه العينة على هذا الاختبار (تعرف بالدرجات المشاهدة). وتشتمل بداخلها على الدرجات الحقيقية وعلى جزء من الدرجات المشاهدة الراجعة إلى خطأ

القياس، و ليس بوسع الفاحص أن يفصل بين الدرجة الحقيقية ودرجة الخطأ، لكن من الممكن أن نحصل على معاملات الثبات عن طريق مجموعة من الأساليب المختلفة نعرضها فيما يلى:

# الشكل التخطيطي التالي يوضح هذه الأنواع من معاملات الثبات:



شكلي(1)يوضح الأنواع المختلفة من معاملات الثبات من تصميم الباحث صلاح الدين محمود علام

#### 1-طريقة إعادة تطبيق الاختبار

من العوامل الهامة التي تؤثر في ثبات درجات الاختبار "عامل الزمن"، لذلك فإن هذه الطريقة تعتمد على فحص مدى ثبات الاختبار في ضوء متغير الزمن، وذلك بتطبيق الاختبار، ثم إعادة تطبيق نفس الاختبار على نفس العينة من الأفراد تحت نفس الظروف بعد فترة زمنية. ثم حساب معامل الارتباط بين الدرجات التي تحصل علها في مرتي التطبيق، ويسمى معامل الارتباط الناتج "معامل الاستقرار بين مرتي التطبيق" "coefficient of stability"، حيث يعبر عن مدى الاتساق بين درجات نفس الاختبار إذا ما أعيد تطبيقه على نفس الأفراد.

يمكن استخدام الطريقة العامة لحساب معامل الارتباط (باستخدام الدرجات الخام مباشرة)، والمشكلات التى تواجه هذه الطريقة في حساب الثبات هي:



- أ)- طول الفترة الواقعة بين مرتي التطبيق حيث يتوقف طول الفترة الزمنية على:
- العمر الزمني للمفحوصين: فتكون قصيرة نسبيا مع الصغار عن الكبار بسبب تدخل عامل النضج العقلى والجسمي والاجتماعي في التأثير على إجابات المفحوصين في التطبيق الثاني.
- طبيعة الاختبار: عند تطبيق الاختبارات التي تتطلب حل المشكلات فإن المفحوص سوف يحل المشكلات بنفس الطريقة التي سبق أن توصل إليها في المرة الأولى.
- ينصح أن لا تقل الفترة الزمنية بين مرتي التطبيق عن أسبوعين ولا تزيد عن ستة أشهر على أن تحدد في ضوء عوامل عمر المفحوصين وطبيعة الاختبار.
- ضمان أن تكون ظروف تطبيق الاختبار في المرة الثانية هي نفسها ظروف التطبيق الأول من حيث المكان "حالة المناخ"، "الضوضاء"، "التهوية"،...، وغيرها من العوامل التي يمكن أن تسهم في التباين الخطأ لدرجات الاختبار عند إعادة التطبيق.
- عندما يؤدي المفحوص مهام الاختبار بأقصى قوة بدنية له- في اختبارات المهارات الحركية- فإن تكرار أداء نفس المهام عند إعادة التطبيق سوف يتأثر بحالة التعب البدني للمفحوص، وخاصة إذا كانت الفترة الزمنية بين التطبيقين قصيرة نسبيا، مما يؤدي إلى تغير درجات المفحوص في الاختبار الثاني، وبالتالي انخفاض في قيمة معامل الثبات. (غنيم، 2004، 71، 73)

# 2-طريقة الصور المتكافئة

هنا يتم إنشاء صورتين متكافئتين من الاختبار الواحد، من حيث تمثيل جانب السلوك المطلوب قياسه. أي أن التكافؤ يجب أن يشمل الجوانب الآتية:

- 1- عدد أسئلة الاختبار.
- 2- عدد مكونات الوظيفة التي يقسها الاختبار.
  - 3- نسبة البنود التي تخص كلا منها.
    - 4- مستوى صعوبة البنود.
      - 5- طريقة صياغة البنود.

- 6- طول الاختبار وطريقة إجرائه وتصحيحه وتوقيته.
- 7- تساوي متوسط تباين (ع) درجات الأفراد على كل من الصورتين.
  - 8- تعليمات التطبيق والتصحيح. (الأنصاري، 2000، 123

تتلخص طريقة الصيغ المتكافئة في اختبار الأفراد أنفسهم بإحدى الصيغ في المرة الأولى، ثم تستخدم صيغة مكافئة لها في المرة الثانية، ويستخرج معامل الارتباط بين الدرجات في المرتبن، وهو يمثل- عندئذ- معامل ثبات الاختبار.

فيما يختص بالفاصل الزمني بين الصيغتين فقد يكون أحد نوعين هما:

- 1- تطبيق الصيغتين في الجلسة ذاتها تطبيقا متعاقبا في الحال.
- 2- تطبيق إحدى الصيغتين في جلسة، ثم الصيغة الثانية في جلسة أخرى مع فاصل زمني بينهما.

يشير النوع الأول إلى الثبات عبر الصيغتين فقط، أما النوع الثاني فيعد مقياسا أو دليلا على كل من الاستقرار عبر الزمن واتساق الاستجابات فيما يختص بعينات مختلفة من البنود(أو صيغ الاختبار)، ومن ثم فإن هذا المعامل يجمع بين نوعين من الثبات كلاهما مهم لمعظم أغراض القياس، ولذلك يمدنا ثبات الصيغ المتعاقبة بمعيار مفيد لتقييم عديد من الاختبارات. (عبد الخالق، 1996، 46).

#### 3- طريقة التجزئة النصفية:

في هذه الطريقة يتم تجزئة المقياس إلى نصفين، ويعطى كل فرد درجة في كل نصف، أي أننا بعد تطبيق المقياس نقسمه إلى صورتين متكافئتين. وأفضل أساس للتقسيم في هذه الطريقة هي أن يحتوي القسم الأول على المفردات الفردية (1، 3، 5،...)، والقسم الثاني يحتوي على المفردات الزوجية (2، 4، 6،...)، حتى نقلل ما أمكن من العوامل المؤثرة في أداء الأفراد، مثل الوقت، والجهد، والتعب، والملل، وغيرها، وميزة هذه الطريقة هو توحيد ظروف الإجراء توحيدا تاما، ونظرا لأن معامل الارتباط في هذه الحالة يكون بين نصفى المقياس. فقد ظهرت عدة معادلات تعدل



معامل الارتباط بين النصفين، بحيث تأخذ في اعتبارها مضاعفة طول الاختبار، ومن أهم هذه المعادلات معادلة سبيرمان:

#### حيث:

ر11:: معامل ثبات الاختبار كله

رس:: معامل الارتباط بين نصفي الاختبار

فإذا كان معامل الارتباط بين نصفى الاختبار 0.60 فإن:

$$0.75 = \frac{1.20}{1.60} = \frac{(0.60)2}{0.60 + 1} = 11$$

ويلاحظ أن طريقة التجزئة النصفية تؤكد حقيقة مهمة فيما يتعلق بالثبات وهي أن معامل ثبات الاختبار يرتبط بطوله فيزيد معامل الثبات عندما يزداد طول الاختبار.

ويندر أن يكون معامل ثبات الاختبارات التي تقل عن عشر مفردات مرتفعا، ولذلك يعتبر 10 مفردات هو الحد الأدنى للاختبار الثابت.(محمود علام، 2008،، 473)

#### 4- طريقة الاتساق الداخلي Internal Consistency:

تعتمد هذه الطريقة على مدى ارتباط الوحدات أو البنود مع بعضها البعض داخل الاختبار، وكذلك ارتباط كل بند مع الاختبار ككل، ومن أكثر المعادلات استخداماً لقياس الاتساق الداخلي نذكر:

#### 1-4-معادلة كودر ريتشاردسون: :Kuder - Richardson

تهدف طريقة كودر ريتشاردسون للتوصل إلى قيمة تقديرية لمعامل ثبات الاختبارات غير الموقوتة أي اختبارات القوة، والتي تكون درجات مفرداتها ثنائية أي إما واحد صحيح أو صفر (محمود علام، 2000، 160)، وتعتمد هذه المعادلة على توفر بيانات عن تباين كل مفردة من

مفردات الاختبار ، وفي حالة عدم توفر هذه البيانات يمكن استخدام الصيغة رقم ( 21 ) بنفس المعادلة وهي تتميز بالسهولة والسرعة في حسابها حيث أنها لا تحتاج إلى معرفة تباين البنود، ولكن يعيبها أنها أقل دقة من الصيغ السابقة ، وقد وضع كيودر ريتشارد سون شروطاً لاستخدام هذه المعادلة وهي:

- أن تكون درجة أسئلة الاختبار ( صفر أو واحد ) ٠
  - ألا يكون عدد الأسئلة المتروكة كبير
    - تقارب مستوى صعوبة الأسئلة ٠
- تساوى معاملات الارتباط بين درجات الأسئلة ( أبو هاشم، 2006، 08)

#### 2-4- معادلة ألفا كرونباخ Cronbach Alpha:

يعتبر معامل ألفا حالة خاصة من معادلة كيودرريتشاردسون، اقترحه كرونباخ1951، ويمثل معامل ألفا متوسط المعاملات الناتجة عن تجزئة الاختبار بطرق مختلفة، وبذلك فإنه يمثل معامل الارتباط بين أي جزأين من أجزاء الاختبار.

$$\frac{\dot{\sigma}}{1-\dot{\sigma}} \times \frac{\dot{\sigma}}{1-\dot{\sigma}} \times \frac{\dot{\sigma}}{2}$$
ومعامل

حيث  $3^2$  ب هو مجموع تباين البنود أو الأسئلة، بمعنى أن يحسب تباين كل بند من بنود الاختبار (من درجات الأفراد في هذا البند)، ثم يوجد مجموع هذه التباينات لنحصل على مج  $3^2$ ب،  $3^2$  تباين الاختبار ككل، وتشترط أن تقيس بنود الاختبار سمة واحدة فقط، وتستخدم هذه المعادلة في المقاييس والاختبارات متعددة الاختيارات وليست الثنائية. (سعد عبد الرحمن، 1998، 172)

يتم تفسير معامل الناتج في ضوء معامل الارتباط الناتج، وأعلى قيمة يمكن أن يصل إلها معامل الثبات هي (1)، وهي قيمة لا نصل إلها في أغلب الأحوال وخاصة على المستوى الإنساني.



على هذا الأساس إذا حصلنا على معامل ثبات قيمته (0.95) فإن هذا يعني أن 0.95 من تباين درجات الاختبار هو حقيقي، وأن ما تبقى (0.05) هو من نوع التباين الخطأ.(غنيم، 2004، 70).

ويتأثر تقدير الثبات بمجموعة من العوامل منها:

#### - طول الاختبار:

حيث تزداد قيمة معامل الثبات بزيادة عدد الأسئلة أو بنود الاختبار، ويرجع ذلك إلى أن زيادة عدد الأسئلة يؤدى إلى شمول أكثر للمحتوى، ومن ثم صدق محتوى مرتفع،

هنا يمكن القول أن العلاقة بين عدد بنود الاختبار ومعامل ثباته علاقة طردية، بمعنى أنه إذا زاد عدد البنود ارتفع معامل ثبات الاختبار، ومن ثم عندما يزداد طول الاختبار فإن أخطاء القياس الناتجة عن الصدفة يختزل بعضها بعضا، وتعتمد الدرجات أكثر فأكثر على خصائص الشخص المختبر، وتكون النتيجة الحصول على تقدير أكثر دقة لهذه الخصائص.

بالطبع توجد اعتبارات عملية تحدد مقدار الزيادة الممكنة في طول الاختبار، منها أن الوقت الذي يتوفر لتطبيق الاختبار محدود، ومنها ما يتعلق بعوامل التعب والملل عند المفحوصين، وتتحدد في بعض الأحيان بعدم قدرتنا على كتابة فقرات جديدة بنفس جودة الفقرات الأصلية، ولكن، في حدود هذه الاعتبارات، يمكننا أن نرفع ثبات الاختبار، بالقدر الذي نريده، بزيادة طول الاختبار (أبو هاشم، 2006، 11)

#### تباين درجات الأفراد:

عند حساب معامل الارتباط بين متغيرين فإن هذا المعامل يتأثر بمدى كل متغير منهما، ومن ثم فإن ضيق المدى أو اتساعه يؤثر على معامل الارتباط، أو بمعنى آخر معامل ثبات الاختبار للفان ضيامل الثبات بزيادة تجانس المجموعة المطبق عليها وكلما ارتفع تباين الأفراد كلما ارتفع معامل الثبات، لذلك يجب أن يصاحب معامل الثبات وصف دقيق لنوع المجموعة التي حسب من درجات أفرادها.

هذا يعنى أن معامل الثبات يقل عندما يقل التباين في مجموعة ما، وعليه نقول إن العلاقة بين التباين ومعامل الثبات هي علاقة طردية، مع ملاحظة أننا نتحدث عن التباين الحقيقي

كسبب لزيادة التباين العام. أما إذا افترضنا أن التغير في التباين العام أدى إلى التغير في تباين الخطأ، وليس إلى التباين الحقيقي، فإن العلاقة بين تباين الدرجات ومعامل الثبات تصبح غير ذلك تماماً حيث تصبح علاقة عكسية. (أبو هاشم، 2006، 12)

#### مستوى صعوبة اسهولة فقرات الاختبار:

تشكل مستوى صعوبة/سهولة مفردات الاختبار عامل مهم في التأثير على ثباته، إذ في حالة الاختبار الذي يتضمن أسئلة شديدة الصعوبة تنخفض قيمة معامل الثبات، ويرجع ذلك إلى لجوء الطالب للتخمين حتى يتمكن من الإجابة على الأسئلة، أو قد يلجأ إلى الغش، وكلها أساليب تؤدي إلى اختلاف درجات الطالب عبر مرات تطبيق الاختبار، وبالتالي تؤدي إلى عدم الاتساق فيما نحصل عليه من نتائج. كما تؤدي الصعوبة الشديدة للاختبار إلى خفض التباين بين درجات الطلاب ويصبح المدى بينها صغيرا حيث أن الطالب المتفوق والطالب الضعيف سوف يحصلون على درجات متقاربة، مما يؤدي إلى انخفاض قيمة التباين الحقيقي وبالتالي انخفاض في قيمة معامل ثبات الاختبار.

كما أن الاختبارات التي تتضمن أسئلة سهلة جدا يستطيع جميع الطلاب الإجابة عليها بسهولة بصرف النظر عن مستواهم المعرفي، مما يؤدي إلى ضيق مدى الفروق الفردية وانخفاض قيمة التباين الحقيقي، وبالتالي انخفاض قيمة معامل الثبات الناتج. (غنيم، 2004، 82، 83).

من خلال هذه الطرق المختلفة لحساب صدق وثبات الاستبيان يكون الباحث قد تأكد من صدق وثبات أداة الدراسة بعد تطبيقها على عينة الدراسة الاستطلاعية وأصبحت جاهزة لتطبيقها على عينة الدراسة الأساسية.

بناءً على ما تقدم ذكره من طرق لتقدير الصدق والثبات، يمكن القول أن تفسير النتائج والقرارات المبنية على حسابهما تستمد قوتها من البيانات التي جمعها الباحث، وليس من الأداة في حد ذاتها، فالصدق والثبات في الأساس موجه للسلوك المقاس وليس لأداة القياس وما تحويه من بنود، لان دور الاستبيان في الأساس هو سحب عينات من السلوك الذي يريد الباحث قياسه ومن ثم التحقق من صدقه وثباته.



إذا على الباحث أن لا يتلقى بيانات الدراسة بشكل سلبي ثم يقوم بتخليلها وتعبئتها في أطر نظرية، وإنما يتحصل عليها بشكل واع ومقصود وبناء ويقوم بتكوينها عن طريق العناية بانتقاء وتصميم وتنفيذ الطرق التي يتم بها الحصول على البيانات.

"فالارقام والبيانات تتميز بقابليتها لان تقول كل ما نريد أن نجعلها تقوله".(حجر: 2000، 123)

#### خلاصة وتوصيات:

يعتبر الاستبيان وسيلة من وسائل جمع البيانات والمادة العلمية في الدراسات الاجتماعية المستعملة على نطاق واسع وشائع، ورغم الانتقادات الكثيرة الموجهة لهذه الأداة إلا أن أهميتها تكمن في سمة الاقتصاد في الجهد والوقت إذا ما قورنت بغيرها من وسائل جمع البيانات.

لذا نجد أغلب البحوث والدراسات العربية تعتمد على الاستبيان كوسيلة لجمع البيانات، بالرغم مما تنطوي عليه هذه الوسيلة من عيوب يمكن أن تؤثر على نتائج الدراسة، وأول عائق يواجهه الباحث هو عدم الاستجابة على الأسئلة من قبل المبحوثين والتي قد تكون كلية أو جزئية، إما بدافع الخوف أو الخجل أو أو بسبب الجهل واللامبالاة، مما يؤدي إلى زيادة في حجم البيانات المفقودة التي تؤثر على النتائج.

في الغالب يتم التعامل مع الأسئلة غير المُجابة، أو القيم المفقودة، بالإهمال والتجاهل، مما قد يؤدي إلى تقديرات ذات كفاءة أقل، حيث يقوم الباحثون بإلغاء هذه الاستمارات وهذا بدوره يؤدي إلى ضياع الكثير من الجهد، بالرغم من وجود بعض الطرق الإحصائية التي تتعامل مع البيانات المفقودة.

كما أنه من المشاكل العويصة في البحوث التي تعتمد على أداة الاستبيان في جمع البيانات هو ميل بعض المستجيبين إلى تقديم معلومات غير دقيقة أو معلومات جزئية، أو قد يخشون من التعبير الصريح عن آرائهم ومواقفهم نتيجة لاعتبارات معينة، ما يؤثر على الإجابة المعطاة لبعض النماذج من الأسئلة. كما أن طبيعة الشخص المبحوث وظروفه النفسية تؤثر في استجابته ورغبته في الإجابة على الأسئلة أو في صدقه في إعطاء الإجابات.

كما تعتمد عملية بناء الاستبيان على القيام بمجموعة من الخطوات المتسلسلة التي تؤدي في النهاية إلى تجنب كثير من الأخطاء، وتتيح إمكانية إعداد استبيان جيد يعتمد عليه. وتتوقف سلامة بناء الاستبيان على ضمان صدق الأداة وثباتها، فإذا لم يتم تحديد درجة صدق وثبات الاستبيان الذي يتم بناؤه فإن ذلك سيقلل من قيمة النتائج التي يتم التوصل إلها في الدراسة.

إلا أن هناك بعض الأخطاء التي يقع فيها الكثيرون عند تقدير صدق و ثبات الاستبيان منها الاكتفاء بصدق المحكمين فقط، باعتباره من أكثر طرق الصدق شيوعًا وسهولة، وأشهرها استخدامًا لدى الباحثين، لكنها ليست دقيقة، لأن بعض المحكمين قد لا يكون مخلصًا أمينًا في تحكيم الاستبيان، لذا لا بد من تدعيمه بأنواع أخرى من أنواع قياس الصدق التي قمنا بذكرها سالفا.

كما قد يقوم بعض الباحثين بإعادة تحكيم مقاييس مقننة على نفس البيئة التي سيتم التطبيق عليها، والأفضل أن يكتفي بذكر الخصائص السيكومترية للاستبيان، ذلك أن التحكيم يكون فقط للاستبيانات التي تتأثر بالثقافة ويتم تطبيقها على بيئة مختلفة عن البيئة التي طبقت فيها أول مرة.

يقوم بعض الباحثين أيضا بحساب الخصائص السيكومترية للاستبيان على العينة الاستطلاعية بعد تطبيقها على عينة الدراسة الأساسية. حيث يقومون باقتصاص جزء من العينة النهائية التي طبق عليها الاستبيان، وحساب الخصائص السيكومترية، بالرغم من أن هناك خطوات علمية يجب إتباعها، وقد تم ذكرها أنفا.

يلجأ البعض إلى تطبيق الاستبيانات على عينة كبيرة من أجل الحصول على ثبات عال، مع أن الصدق والثبات لا يتأثران بحجم العينة فقط، بل هنالك عوامل مجتمعة تؤثر على الصدق والثبات، كذلك عدم اختيار عينة عمدية بل يجب أن تكون العينة عشوائية.

في طريقة المقارنة الطرفية يتم تقسيم العينة إلى مرتفعين ومنخفضين وحساب الفرق بينهما، حيث أن تقسيم عينتين إلى مرتفعين ومنخفضين حتما سيعطينا فرقا، وبالتالي اعتبار الاختبار صادقا، لذا يفضل حساب المقارنة الطرفية باستخدام محك آخر، كما وضحنا في حساب صدق المقارنة الطرفية.



زيادة عدد البنود رغبة في الحصول على ثبات مرتفع، بالرغم من أن هناك حدا معينا لا يجب تعديه، فالشخص المجيب قد يصاب بالملل. لذا يجب أن تغطي الأسئلة جميع محاور الاستبيان وخصائصه وسماته، كما يجب أن يكون هناك توازن في توزع الأسئلة على الأبعاد.

زيادة عدد خيارات الإجابة: يمكن زيادة عدد خيارات الإجابة من قياس ثبات الاستبيان بدرجة أكبر، فبدلاً من الاعتماد على بديلين فقط ب(نعم أو لا)، يمكن الاعتماد من خلال مقياس ذي أربع درجات، أو خمس درجات، أو سبع.

#### ومن خلال العرض الذي تم تقديمه يمكن التقدم بعدد من التوصيات للباحثين منها:

- إتباع الخطوات المنهجية في بناء الاستبيان، فعدم تصميم الاستبيان تصميمًا دقيقا يمكن أن يؤدي إلى عدم دقة إجابات المفحوص.
- لا بد من اختيار عينة ممثلة ومناسبة لبنود وعبارات الاستبيان حتى تكون البيانات المتحصل عليها ذات فائدة.
- التأكد من ثبات الاستبيان وصدقه من أجل ضمان استقرار النتائج لاستخدامها في قرارات دقيقة وموثوق منها.
- يجب أن يدرك الباحث أن معامل الصدق والثبات يعود إلى البيانات التي يجمعها، وبالتالي فالصدق والثبات مرتبطين بالبيانات نفسها وليس بأداة القياس.
- من الضروري أن يطلع الباحث على أساليب تقدير الصدق والثبات المختلفة كي يتم استعمالها استعمالا سليما، بدلا من الاهتمام بالبرامج الإحصائية دون أي خلفية سيكومترية.

خلاصة لما سبق يمكن القول أن الاستبيان يعد من بين أهم أدوات جمع البيانات في البحوث الاجتماعية، وبالرغم من كثرة استخدامه إلا أن كثرة عيوبه تفرض على الباحث أن يستخدمه بنوع من الحذر والتنبه حتى لا يقلل من مصداقية بياناته التي جمعها عن طريق الاستبيان، ويبقى السؤال المطروح هو: كيف يمكننا الوصول باستخدام الاستبيان إلى مستويات أعلى من الدقة والمصداقية في البحوث الاجتماعية؟، وإذا كان الاستبيان غير قادر على تقديم معلومات دقيقة وموثوقة، هل بالإمكان اليوم تقديم أدوات جديدة تمكننا من الاستغناء عن هذه الأدوات المستخدمة في بحوثنا اليوم؟

## المراجع والهوامش

- زياد بن علي بن محمود الجرجاوي (2010): القواعد المنهجية التربوية لبناء الاستبيان، الطبعة الثانية، مطبعة أبناء الجراح، القدس.
- أحمد إبراهيم خضر (2013): إعداد البحوث والرسائل العلمية من الفكرة حتى الخاتمة، قسم الخدمة الاجتماعية وتنمية المجتمع، جامعة الأزهر.
- السيد محمد أبو هاشم حسن(2006): الخصائص السيكومترية لأدوات القياس في البحوث النفسية والتربوية باستخدام SPSS ، كلية التربية، جامعة الملك سعود.
- الضحيان، سعود بن ضحيان، الدليمي، عبد الله حمد (1998): المنهجية والرسائل الجامعية العربية دراسة حالة مجلة العلوم الاجتماعية -الكويت , مج 26 ، ص ص 20 87 .
  - بدر محمد الأنصاري(2000): قياس الشخصية، دون طبعة، دار الكتاب الحديث، الكويت.
- حجر، خالد أحمد مصطفى (2000): بناء الاستبيان في البحث الاجتماعى: بعض الاعتبارات المنهجية والفنية، مجلة آداب كلية الآداب جامعة الخرطوم السودان , ع 18، ص ص 153 119.
- رجاء محمود أبو علام(2005): مناهج البحث في العلوم النفسية والتربوية، الطبعة الخامسة، دار النشر للجامعات، القاهرة.
- سعد عبد الرحمن(1998):القياس النفسي (النظرية والتطبيق)، الطبعة الثالثة، دار الفكر العربي، القاهرة.
- شحاتة، سامية سمير (2011): مدى فعالية صدق المحكمين بالمقارنة بأنواع الصدق الأخرى: دراسة تحليلية، علم النفس، مصر.
- صفوت فرج(2007):القياس النفسي، الطبعة السادسة، مطبعة محمد عبد الكريم حسان، القاهرة.
- صلاح أحمد مراد، أمين علي سليم( 2005): الاختبارات والمقاييس في العلوم النفسية والتربوية، دار الكتاب الحديث، الطبعة الثانية.
- صلاح الدين محمود علام (2000): القياس والتقويم التربوي والنفسي، الطبعة الأولى دار الفكر العربي، القاهرة.
- عباس محمود عوض( 1998): القياس النفسي بين النظري والتطبيق، دار المعرفة الجامعية الإسكندرية.
- -عبد الله محمد الشريف (1996):مناهج البحث العلمي، دليل الطالب في كتابه الأبحاث والرسائل العلمية، دون طبعة، مكتبة الإشعاع للطباعة والنشر والتوزيع، الإسكندرية.



- عفاف أحمد عويس(2000): المقاييس والاختبارات النفسية، دون طبعة، القاهرة.
- قدري حفني، سليمان خليل (1978):القياس النفسي، دار فينوس للطباعة والنشر، القاهرة..
- -محمد عبد السلام غنيم (2004):مبادئ القياس والتقويم النفسي والتربوي، جامعة حلوان.
- -محمود السيد أبو النيل(1987): الإحصاء النفسي والاجتماعي والتربوي، دار النهضة العربية، بيروت.
- مساعد بن عبد الله النوح (2004): مبادئ البحث التربوي، الطبعة الأولى، كلية المعلمين، الرياض.
- ناجى محمد حسن درويش:التقويم والقياس النفسي، جامعة 6 أكتوبر، كلية علوم اجتماعية، قسم علم النفس.
- -أحمد عبد الرحمن إبراهيم عثمان: تقويم التحصيل الدراسي للطالب الجامعي في ضوء الاتجاهات العالمية المعاصرة، جامعة الزقازيق، مصر.
- -أحمد محمد عبد الخالق(1996): قياس الشخصية، الطبعة الأولى، جامعة الكويت، الكويت.
- -سعد عبد الرحمن (2008): القياس النفسي النظرية والتطبيق، الطبعة الخامسة، هبة النيل العربية للنشر والتوزيع، الجيزة.
- عبد الله بن أحمد آل شويل الغامدي(2008): أثر عدد البدائل في الخصائص السيكومترية للاختبار التحصيلي في الرياضيات، متطلب تكميلي للحصول على درجة الماجستير في علم النفس تخصص (قياس وتقويم). جامعة أم القرى.
- -مروان عبد المجيد إبراهيم (2000): أسس البحث العلمي لإعداد الرسائل الجامعية، الطبعة الأولى، مؤسسة الوراق، عمان.
  - -Hambleton, R. K. & Rogers, H. J. (1991). Advances in criterion-references measurement.(In R. K. Hambleton & J. N. Zaal (Eds.), Advances in educational and psychological testing: Theory and applications (pp. 3—43). Boston: Kluwer Academic.
- -Lawshe, C. H. (1975). The quantitative approach to content validity ,Personnel Psychology, 28, 563—575.
- -Lynn, M. R. (1986). Determination and quantification of content validity . Nursing Research, 35, 382—385
- -MANGAL S. K., SHUBHRA MANGAL(2013): Research methodology in behavioural sciences, PHI Learning Pvt. Ltd.
- -Tittle, C. K. (1982). Use of judgmental methods in item bias studies.(In R. A. Berk (Ed.), Handbook of methods for detecting bias (pp. 31—63), Baltimore: Johns Hopkins University PresS.

# قراءة في كتاب

# التربية والحرية: من أجل رؤية فلسفية للفعل البيداغوجي

تأليف: محمد بو بكري

مراجعة : علي أسعد وطفة





# التربية والحرية: من أجل رؤية فلسفية للفعل البيداغوجي

تأليف – محمد بو بكري قراءة ومراجعة – على اسعد وطفة

#### مقدمة:

يعد كتاب مجد بو بكري " التربية والحرية " نقلة نوعية في فلسفة التربية العربية، وتتمثل هذه النقلة فيما يقدمه من رؤى تربوية حداثية متجددة وأصيلة في الآن الواحد. فالعمل يتجاوز الطروحات التقليدية في فلسفة التربية العربية، التي تعاني من صدأ الجمود والمراوحة في المكان في دائرة من الموضوعات التقليدية التي تأخذ خطا تاريخيا متدرجا، أو تنتظم في تقاطعات نوعية كلاسيكية، لتستعرض مفاتن النظريات التربوية باتجاهاتها المثالية والمادية في مدار من الموضوعات

التي تتباين من حيث النوع والتوجه والإشكالية.



في هذا الكتاب نجد أنفسنا، وللمرة الأولى ربما في الكتابات التربوية العربية، إزاء خطاب تربوي يتشبع بعطاءاته الابداعية التي تدور حول منطق الحرية ودوره في التربية فلسفة وممارسة. وفي عمق هذه الطروحات في فلسفة الحرية تتبدى روح فلسفية جديدة تخاطب العقل والقلب في آن وحد.

فالكاتب، وعبر نقلة أدبية تتصف بطابع الجدة، يستنفر أجمل المحطات التاريخية في فلسفة الحرية التربوية، ويجوس في أعماق الفكر التربوي القديم والمعاصر ليضيء جوانب خفية عبقة بالعطاء الفكري عند فلاسفة ومفكرين عرفوا كعلامات مضيئة في تاريخ الإنسانية الفكري والاجتماعي.

تبدأ رحلة الكاتب مع شهيد المعرفة الأول سقراط، الذي اجترح للإنسانية منهج التوليد العبقري للمعرفة الإنسانية، معلنا منشوره التاريخي لولادة الجدل العقلي كمنطلق لميلاد الفلسفة الإنسانية الحرة. ويتدرج الكتاب نهوضا في نسق من العناوين التي تسحر القارئ، تبدأ بعد سقراط في المحاورة والتعلم، وتمر بروسو: شعرية البيداغوجيا، وكانط في التربية والحرية، ونيتشه في: التربية خدعة، والعلاقات التربوية عند تولستوي، والحقيقية التربوية عند ميشيل فوكو، ثم دريدا والتفكيك، المعنى والكتاب المدرسي، فمدخل إلى التأمل في البرامج الدراسية والعلاقات التربوية، والتعليم: خرافة خطية الطرائق البيداغوجية، وأخيرا تنتهي إلى نص قوامه: من أجل ديمقراطية معرفية ومدرسة مواطنة. تلك هي عناوين المقالات والنصوص التي تتوارد في هذا الكتاب عي صورة محطات يسترخي فيها القارئ ويستسلم لسحر فكري يدغدغ المشاعر ويستلهم عطاء العقل.

يعتمد الباحث في عروضه هذه أسلوبا أدبيا يتميز بالرشاقة والجمال، في عرض أفكاره وتصوراته، وبأسلوب بسيط يمكن حتى القارئ العادي من التنقل بين جوانب العمل بشوق وإعجاب. وتمثل كل مقالة من هذه المقالات، كما يبدو لنا، جهود عمل فكري إبداعي مستقل، وهذه المقالات تجسد أيضا توجها نقديا عند الكاتب نحو قراءة جديدة لإشكالية السلطة والحرية ودورها في العملية التربوبة. ومن محاسن هذا الكتاب أن يضعنا في مداخل جديدة قلما تطرق إلها المفكرون العرب في هذا الميدان ولا سيما المقالات التي خصصها لميشيل فيكو ودريدا وتولستوي. فالفلسفة التربوبة في الوطن العربي تفتقر إلى هذه المداخل الحداثية الجديدة في الفكر التربوي العداثي المعاصر.

يعرف الكاتب عمله بقوله " تحاول هذه النصوص تسليط الضوء على مفاهيم الحوار والترويض والضبط والخداع والتعاقد والاعتراف والعناية " (1). ويؤكد هذا الكتاب على ضرورة

<sup>1 -</sup> ص 5 .



تجنب العنف والعمل على انبثاق التعدد والتنوع، كما أن الحرية لا يمكن تجزيئها ولا يمكن أن تكون محط تقسيمات صنافية Taxonomiques إذ يبرز أنه من المستحيل قبول التخطيط للتدريس بصرامة نظرا للهوة الفاصلة بين الكلمات والأشياء، وبين النظرية والتطبيق"<sup>(2)</sup>.

ويمكننا الآن أن نتجول في رحاب هذا الكتاب مستطلعين بعضا من عطاءاته الفكرية.

في المقالة الأولى حول: سقراط: المعاورة والتعليم، يقوم الكاتب بتحليل المحاورة السقراطية كفن في القول ومنهج أصيل في توليد المعرفة. في هذا النص يتناول المؤلف المحاورة السقراطية بطريقة فذة متميزة. إنه يربد عبر هذه الرؤية التي يستلهمها من سقراط أن يباشر إحدى أهم أمراض التربية العربية المعاصرة التي تتمثل في التلقين والتعليم البنكي الساذج، الذي يميت في العقل كل إمكانية للإبداع، وكل طموح للمعرفة الحقيقية. إن الكاتب يربد أن يؤكد، عبر النص السقراطي، أهمية الروح الإبداعية والفكر الحر الذي يتجاوز كل أصنام العبادة التربوية التي تتمثل في الكتاب والنص والمعلم والراشدين يقول الكاتب في هذا السياق: " إن هدف الحوار السقراطي الذي ينتهي في الغالب بعلامة استفهام هو تمكين سقراط من تحطيم صنم الأستاذ القابع في أعماق المربد، بشكل يسمح بأن تتولد لديه رغبة حقيقية في التحكم في دواخله، مما يمكنه من الاستقلال الذاتي الذي لا يمكن أن يمنحه سوى العمل بمبدأ " اعرف نفسك يمكنه من الاستقلال الذاتي الذي يا يمكن أن يمنحه سوى العمل بمبدأ " اعرف نفسك أطفالنا ووجودنا، والذي يتمثل في عبودية الإنسان للنص والمعلم وتحطيم إمكانية العقل. في هذا الفصل يوجد إلحاح فكري بأسلوب جميل للتأكيد على أهمية الحربة الفكرية هذه الحربة التي تبدأ بالإشارة استفهام يضعها سقراط على شفتيه وينقلها إلى شقاه مربديه وتلامذته.

### روسو - شعر البيداغوجيا:

وفي المقالة التي يباشر فيها الفيلسوف الفرنسي جان جاك روسو تحت عنوان: روسو: شعرية البيداغوجيا، يأخذنا الكاتب إلى محطة تسحر المشاعر وتسمو بالعقل، إنها محطة الحربة

<sup>2 -</sup> ص 6 .

<sup>3 -</sup> ص 15

الدافئة التي تتمثل في عذوبة أدبية قلّ مثيلها في تاريخ الفكر الإنساني بمستوبات التربوية والسياسية. وتأتي الصبغة الأدبية هذه لأعمال روسو في كتابه المشهور " إميل " الذي جاء حصادا لعبقرية خيال أدبي وشعري حقق ذاته بروح ثورية عارمة إنها ثورة تربوية ضد القهر والظلم والعبودية والإكراه.

وفي هذا الخيال الشعري لروسو يعلن موقفه الثوري ضد مختلف أساليب التعليم التي تضع الطفل في وضعية الاغتراب الروحية والثقافية. لقد نادى روسو بمبدأ التربية السلبية في إشارة منه إلى رفض التلقين والقوالب الفكرية الجاهزة التي يفرضها الراشدون على الصغار. إن وسيلة التربية هي النمو الحر الطليق لطبيعة الطفل وقواه وميوله الفطرية. ولم يقصد روسو بالتربية السلبية ألا تكون هناك تربية مطلقا، وإنما أراد أن تكون هذه التربية مخالفة لما كان معهودا في ذلك الوقت وبعيدة عن كل أشكال التسلط بل هي التربية التي تعتمد الحربة منهجا وطربقا وأسلوبا وغاية لها.

### كانط- التربية والحرية:

ينتقل الكاتب من روسو ليعالج الأفكار العبقرية عند الفيلسوف الألماني كانط الذي كرس بعضا من عبقريته لمسألة الحرية في التربية. فكانط في سعيه الفلسفي يحدد طبيعة وماهية عصر التنوير في القرن الثامن عشر، وهو في هذا السياق يعلن أن عصر التنوير هو منظومة الوضعيات التي يحاول فيها الإنسان أن يحطم الأغلال التي وضعها هو نفسه في معصمه، إنها الحالة التي يسعى فيها الإنسان إلى تحطيم دائرة الوصاية التي تسبب فيها نفسه بنفسه، إنها في نهاية الأمر العملية التي حقق فيها لعقله التحرر من الوصاية التاريخية التي فرضت عليه من الخارج. ويؤكد كانط في هذا السياق أن شرط التنوير هو الحرية ولا سيما حرية العقل وحرية التفكير. إن الجوهري في مقولات كانط أن العقل يجب أن يتحرر من سلطة المقدس ورجال الكهنوت والكنيسة وأصنام العقل كي يستطيع الإنسان أن يبني نهضته نحو الحضارة والحربة والحدية.

ويستعرض الكاتب أهم المفاهيم المركزية للتربية الكانطية ولا سيما مسألة الترويض والضبط والتدجين في التربية ويحاول أن يفصل بين هذه المفاهيم بمنهجية نقدية. فالترويض هو تقنية تسعى إلى تأكيد ما هو إنساني في الإنسان Dresser l' homme en l'homme أما الترويض بالنسبة للحيوان فهو قهر طبيعة الحيوان وبناء هذه الطبيعة على نحو إنساني بمعنى أنسنة الحيوان.



يبين لنا الكاتب في النهاية أن كانط يقدم جهوده الفلسفية في نسق يستنهض الحرية والإرادة الإنسانية في نسق فعل تربوي ينهض بالإنسان والإنسانية يقول " إنه لمن المريح أن يعوي المرء مع الذئاب، وأن يسبح مع التيار، وأن تكون شجاعته مستمدة من تواجده ضمن جمهور عريض، لكنها شجاعة مزيفة وجبن مقنع " (4). وباختصار يزاوج كانط في سياق رؤيته التربوية بين الحرية والإرادة والعقل وهذه المفاهيم تشكل ثالوث الأثافي لرؤية تربوية تعتمد الحرية واعقل منهجا لها.

### نيتشة- التربية خدعة:

يعد نيتشه صرخة تمرد في صيرورة الفكر الإنساني. وهو في تمرده الفلسفي يلامس عصب التربية والحرية. في تمرده المنهجي يحدد منطلقات جديدة للحرية في فهم العلاقة البيداغوجية. والكاتب في هذا النص يستجلي حقيقة لطالما بقيت حقيقة غامضة أو مجهولة في تاريخ فلسفة التربية. ولذا فإن الكاتب يقارب هذا الحقل المتمرد عند نيتشة.

في هذا الحقل التربوي التمرد يرى نيتشه أن التربية أداة قمع توظفها الدولة لتحقيق مصالحها (...) إنها خدعة تمارس الدولة في استلاب الأجيال الشابة (...) إنها أداة للتلاعب والتناور تعمل على تشويه وعي الإنسان وإلغاء ذاته وبالتالي إخضاعه للسلطة (5).

ويقدم لنا الكاتب تحليلا رائعا لفلسفة نيتشة التربوية عبر شخصية زرادشت في العمل الرائع الموسوم "هكذا تكلم زرادشت". وفي نسق هذه الرؤية الزرادشتية تتضح طبيعة العلاقة التربوية الحرة التي يسعى إليها نيتشه. فزرادشت يتوقع من مريديه وتلامذته أن يتمردوا عليه، وعندما لا يفعلون ذلك انطلاقا من ذواتهم فإنه يحثهم على التمرد، وإن لم يفعلوا فإنه بكل بساطة يهجرهم "
(6). إن المرء يكافئ المعلم بطريقة سيئة عندما يظل تلميذا فحسب. وتأكيدا لهذه النزعة التربوية الحرة يقول زرادشت لمريديه ناصحا إياهم " اذهبوا بعيدا عني واحفظوا ذواتكم من زرادشت، وأكثر من ذلك اخجلوا منه، فمن الممكن أن يكون خادعا لكم" (7). فزرادشت يدعو تلامذته إلى

<sup>4 -</sup>ص 50 .

<sup>5 -</sup>ص 59

<sup>6 -</sup>ص 65

<sup>7 -</sup>ص 65

الثورة والتمرد لأن التمرد هو الحالة التي تعطي للإنسان هويته الخاصة، وشخصيته المتميزة. فالتمرد هو قمة العملية التربوبة وغايتها عند نيتشة.

ومن أجمل التصورات الفلسفية التي يقدمها نيتشة في الجانب التربوي فيما يراه " بأن الفكر التقليدي يزعم أنه يسعى إلى تحقيق ذات الإنسان وحربته , ولكن تحقيق هذه الذاتية تعني بالنسبة لنيتشه تحقيق ذاتية العبد والعبودية. وهذا يعني أن الحربة التي يسعى إلها نيتشه هي الحربة الحقيقية التي لا تمتثل للحربة التقليدية ولا تقاربها.

وباختصار يقدم الكاتب نيتشه هنا بوصفه عطاءا متجددا في فلسفة التربية. إن مفهوم نيتشه عن التربية أصيل وجديد كليا في تاريخ الفكر التربوي، إنه جريء جدا وهو يعرض مفهوما متميزا للفردانية: لفردانية متحررة من الفوضى والعدمية. باختصار، إن الحياة عند نيتشه تنشد من يقاومها وينتصر علها.

## تولوستوي والعلاقات التربوية:

وفي النص الذي يقارب العلاقات التربوية عند تولستوي، يقدم الكاتب تولستوي شغوفا بالمسألة التربوية ومولعا بسحر تأثيرها على مدى حياته الأدبية. في هذا النص حول تولستوي يحاول الكاتب ربما أن يقارب الروح الأدبية في فلسفة التربية وهي روح تتجلى في طبيعة الأفكار والتصورات التي ينهجها تولستوي في رؤيته الفلسفية ربما للتربية.

تولستوي في هذه المقاربة يبدوا متأثرا بالنزعة الطبيعية في التربية، ولا سيما عند جان جاك روسو. وفي هذه الصورة يبدو تولستوي مؤمنا و بلا حدود بالفطرة الأصيلة الخيرة عند الطفل، كما يؤمن بأهمية التربية السلبية التي ترفض تدخل الراشدين فالطفل ليس صفحة بيضاء وليس هو راشدا صغيرا، إنه صغير الراشد إنه رمز العطاء والخير والصيرورة الإنسانية التي تنهج منطق الحكمة. إن تأثير الراشد في الطفل غير مشروع في فلسفة تولستوي، لأن الراشد يمثل نموذجا اجتماعيا أو ثقافيا يشوه الطبيعة الإنسانية ومن هنا تبدو التربية مخاتلة وتشويها وإكراها ينأى بها عن دروب الحرية. وهذا يعني في نهاية المطاف أن تولستوي يريد تربية تخلوا من القسر والإكراه تربية تقوم على الأصالة البنيوية للإنسان لا بل تربية حرة متحررة وأخلاقية تدفع الإنسان إلى دوائر الحب والخير والسلام.



#### فوكو وحقيقة التربية:

في النص الذي يخصصه الكاتب لميشيل فوكو حول حقيقية التربية يدخلنا الكاتب في حقل تربوي يفيض بالجدة والغرابة والدهشة. إنه حقل الكلمات والمفاهيم وما يرتبط بهما من مقولات تضع نفسها في دائرة الجدل المتوثب بين الحرية والتسلط في الفكر التربوي. في هذا النص وما يليه ندخ في لعبة الكلمات وفي دلالة الرموز.

فالأفراد كما يرى فوكو ليسوا هم الذين يؤلفون العبارات، بل الكلمات هي التي تصنع الأفراد. فالخطابات التي تهيمن في فترة تاريخية محددة هي التي تحدد متطلبات الحقيقية وحدودها، هي التي تحدد لنا ما يجب اعتباره حقيقية، ما هو مهم و ملائم، ما ينبغي قوله وما ينبغي أن يبقى في طى الكتمان. وهذا يعني في النهاية أنه لا يمكن الفصل بين الرمز ووضعية إنتاجه.

"فالسلطة تساعد على تشكيل الإحساسات والمعتقدات الشخصية وذوات الأفراد، وهذا يعني أن السلطة تروض وتعلم، إنها تروض الفرد وتسجنه في نظام خطابي مؤسساتي فتحيله إلى جسد منتَج ومستعبد " (8) وبعبارة أخرى أن الرمز يشكل الإنسان وأن السلطة تنتج الرمز وفي هذا المنتج تتضح دورة طغيان تربوي لا حدود له في دائرة الحياة التربوية التي تضج بالرموز والإشارات.

## دريدا والتفكيك:

وتتضح فكرة الطابع التسلطي للرمز والإشارة في مقاربة الكاتب لفضاء دربدا في نظريته حول النص والتفكيك. ومع أن الكاتب يدخل في مدارات اللغة وفلك الرمز والإشارة إلا أنه يحاول دائما أن يبحث عن عصب فكري تربوي في هذا النسق المعقد من شبكات الرموز والإشارات التي تترنح بدلالات فلسفية صرفة.

\_\_\_\_

8 -ص 91

فالسلطة عند دريدا تسبق الكلام، والكتابة ممارسة خطابية وبالتالي فإن الكتب المدرسية منتوج سياسي يمثل طريقة خاصة لرؤية الأشياء وذلك بفعل وسائل السلطة والمركز والتقليد والضغط.

وبعبارة أقرب إلى الوضوح نقول بأن دريدا يعني في ذلك أن التربية تمارس نوعا من التسلط الذي يتمثل في كينونة الرمزية المصنعة ضمن شروط انتاج الخطاب الرمزي. وعلى الرغم من الجهد الذي يبذله الكاتب في هذا المجال فإن طبيعة العلاقة بين تفكيكية دريدا والفعل البيداغوجي تبقي في ذمة الغموض.

### المعنى والكتاب المدرسي:

ويبدو أن الباحث يخصص نصه بعنوان المعنى والكتاب والمدرسي لمناقشة ذات القضية التي يباشرها عند دريدا فالكتاب المدرسي صورة للنصوص التي فرضتها السلطة وبالتالي فإن الدلالات والمعاني المضمرة في الكتاب المدرسي تعبر في مختلف تجلياتها عن الطابع السلطوي للحياة الاجتماعية القائمة. ويدور الباحث أيضا، في هذا النص، في حقل اللغة والدلالة والمعنى ويقدم نتفا من تصورات دريدا حول اللغة والمعنى وتفكيك النص وجدلية النص والقارئ والمعنى. وهذا فيض من الأفكار الذي يدور في فلك فقه اللغة ودلالتها عن دريدا.

يخصص الكاتب نصا للحديث عن البرامج المدرسية والعلاقات التربوية يطلق عليه: مدخل إلى التأمل في البرامج الدراسة والعلاقات التربوية. وفي هذا النص يتحدث بطريقة ساحرة عن القدر المحتوم الذي تسير إليه الاستراتيجيات التربوية، وهو قدر الإخفاق والفشل. ومن الجميل في السياق أن اقدم هذا النص الذي يسوقه الكاتب للتعبير الرمزي عن معنى ساحر الدلالة بليغ في مداه الفلسفي وفي عمقه الوجداني. يقول النص: "بينما كان وزير شاب يتجول في سوق بغداد، التقى في طريقه بامرأة ذات نظرة مزعجة مرعبة وكأنها ملك الموت بنظرته المرعبة، فتأكد بأنها الموت الذي يبحث عنه. وذهب مذعورا إلى خليفة البلاد فحكى له الحدث. وباقتناع الخليفة والوزير بأن موت هذا الأخير سيكون في بغداد، أصبح من الحكمة أن يغادر الوزير بغداد إلى مكان آخر. وهكذا نصحه أن يختار أحسن فرس في الإسطبل وبرحل إلى سمرقند.



وعند آخر النهار خرج الخليفة ذاته إلى ساحة السوق والتقى بملك الموت الذي أخاف الوزير فسأله قائلا: " لماذا أخفت وزيري هذا اليوم؟ وأجاب الموت " لم أرد تخويفه بل وببساطة فوجئت بلقائه هنا في بغداد لأن موعدي معه في سمرقند وسأنتظره هذا المساء هناك " (9).

وفي هذا النص يريد الباحث أن يعبر عن الإخفاق المحتوم للبرامج والخطط التربوية التي تحاول بأن تضع التربية في خدمة الإنسان والحرية. إذ أنه يمكن تأخير الموت المعلن، ولكن لا يمكن تجنبه أبدا. وبالتالي فإن التقدم الحاصل في مجال التدريس ريغير سوى الطريق الذي يؤدي إلى الفشل ولا يلغي قدرة الفشل. إنه لا بد من الفشل، لأن الغايات الي تنتمي إلى التربية تنتمي إلى الرغبة، وإنه لمن المشروع أن يحلم الإنسان بمجتمع تسوده العدالة والحرية. وهكذا يتم الذهاب إلى سمرقند حيث يتحقق الفشل الذي تم التخطيط للهروب منه.

#### خرافة التربية:

وفي النصين المتاليين وهما: التربية والتعليم خرافة خطية للطرائق البيداغوجية، ومن ثم من أجل ديمقراطية معرفية ومدرسة مواطنة، في هذين النصين يحاول الباحث أن يقدم رؤية تستجمع بين جنباتها حصاد النصوص السابقة ومعانها. إنه يستلهم هذه الطاقة التي وفرتها له النصوص ليقدم رؤية بيداغوجية، مسار حلم تربوي يهدف إلى بناء الحرية والخروج من شروط القهر التربوي، إنه يعطي في هذين النصين للجهد الإنساني الخلاق للتجربة الإنسانية الذاتية إمكانية حيوية في إخراج الإنسان من دائرة القهر التربوي والضياع البيداغوجي إلى دوائر جديدة يكون فيها الإنسان قادرا على تحقيق ذاته وتجاوز حدود المعاناة التربوية التي تتمحور في نماذج تفرضها السلطة وتفرضها شروط إنتاج النص والدلالة والرمز والإنسان.

وباختصارياتي هذا العمل بوصفة استثارة تربوية جديدة، عبثية تربوية خلاقة، وتأتي هذه النصوص بوميض من الغرابة يقدم لحداثة تربوية جديدة في فهم النص والدلالة والمعنى والسلطة. إنها نقلة نوعية في اتجاه رؤية جديدة عميقة رمزية لطابع الفعل التربوي بمضامينه

9 ص 111

التسلطية. إنها محاولة تنتمي بأبعادها إلى رؤية تربوية ما بعد حداثية تستنهض منهجا جديدا في فهم النص التربوي على نحو جديد. إنها نقلة نحو تقديم الخطاب التربوي على نسق فلسفي جديد يقوم على قراءة جديدة لنصوص قديمة وحديثة في الآن الواحد. وبعبارة أخيرة، يمثل هذا العمل محاولة تستنهض في الحقل التربوي ملامح جديدة تخرجنا من دائرة الركود ومن مستنقع التقليد في القراءة التربوي للنصوص والمضامين والإشكاليات.

### بيانات الكتاب:

التربية والحربة، من أجل رؤية فلسفية للفعل البيداغوجي.

تأليف: مجد بوبكري

دارالنشر: إفريقيا الشرق.

مكان النشر: بيروت

تارىخ النشر: 1997.

يقع كتاب التربية والحرية لمؤلفه مجد بو بكري في 135 صفحة من القطع المتوسط. ويتوزع مضمونه في أحد عشر مقالة يتناول كل مها جانبا من جوانب الحرية في الفكر الفلسفي التربوي.

# التربية العربية في العصر الرقمي الفرص والتحديات

تقرير عن فعاليات وتوصيات المؤتمر الخامس لكلية التربية المنعقد في 25-26 مارس 2015 بجامعة المنوفية

إعداد أ.د/ جمال على خليل الدهشان

عميد كلية التربية بجامعة المنوفية جمهورية مصر العربية





# التربية العربية في العصر الرقمي : الفرص والتحديات

### إعداد : أ.د/ جمال على خليل الدهشان

شهدت كلية التربية جامعة المنوفية خلال الشهر الحالي انعقاد وفعاليات احد مؤتمراتها الهامة، المؤتمر العلمي الخامس (الدولي الأول) لكلية التربية- جامعة المنوفية بعنوان " التربية العربية في العصر الرقمي "الفرص والتحديات "

وقد جاء ذلك المؤتمر في ظل ما يشهده العصر الحالي من سيادة وانتشار التقنية والتكنولوجيا الرقمية والتي كانت من أهم إفرازات العصر والمجتمع الرقمي، أصبح معه من المستحيل الاعتماد على الوسائل التربوية القديمة في التربية والتنشئة والتوجيه، دون الاستفادة من آليات تلك التكنولوجيا، حيث فرضت التقنيات المعاصرة، وثورة المعلومات نفسها على النشء والشباب فأصبح كل منهم اليوم أسيرًا لهذه الوسائل تحاصره في كل وقت، فلا يستطيع الفكاك منها أو الحياة بدونها.

الأمر الذي يتطلب ضرورة إعادة النظر في طبيعة وفلسفة تربية أبناءنا في المجتمع العربى بما يتناسب ومتطلبات ذلك العصر بالشكل الذي يمكننا من الاستفادة من جوانها الايجابية وتحصينهم ضد ما يمكن أن تترتب على الاستخدام غير الرشيد لها من مضار وسلبيات.

أن الحياة في العصر الرقمي تتطلب من أبنائنا أن يكونوا على وعى بواجباتهم والتزاماتهم أثناء التعامل مع معطيات ذلك العصر والتي هي في الحقيقة حقوق للآخرين ممن يتعاملون معنا، وفي المقابل يكونوا على وعى ودراية بحقوقهم وهم يتعاملون مع تلك الحياة وذلك العصر، والتي هي في المقابل واجبات والتزامات على الآخرين ممن يتعاملون معهم من خلال تقنيات ذلك العصر.

إننا في عصرنا الحالي وفي ظل طبيعة ومتطلبات الحياة فيه، في حاجة ماسة إلى مساعدة أبناءنا على الحياة في ذلك العصر بأمان وفاعلية من خلال مداخل وطرق تربوية متعددة يمكن أن تندرج تحت ما اصطلح اخيرا على تسميته بالتربية الرقمية والتى يقصد بها جميع الفعاليات التربوية التي تساعد على تطوير معارف ابناءنا ومهاراتهم وقيمهم واتجاهاتهم بمفاهيم ومبادئ وأساليب التعامل الرشيد مع وسائل التقنية الرقمية لتحقيق الاستفادة القصوى منها، بما يمكنهم من القيام بأدوارهم ومسؤولياتهم كمواطنين قادرين على التكيف مع مقتضيات المجتمعات الرقمية، وذلك بهدف تكوين المواطن الرقمي الفاعل والمحاط بأطر أخلاقية تحميه من مخاطر الأفكار المبثوثة عليها، تلك الأساليب والطرائق، بالإمكان تطبيقها في المدارس والجامعات من مقررات تندرج تحت التربية السلوكية.

ان الثورة الرقمية مثلما أحدثت تغييرا في طبيعة وملامح الأنشطة الحياتية بصفة عامة، فان تأثيرها امتد أيضا إلى إحداث تغييرات مماثلة في طبيعة وملامح البيئة المدرسية ومفاهيمها، الأمر الذي أدى إلى ظهور مفاهيم وأنماط جديدة في التربية تتناسب مع تلك الثورة أطلق عليها البعض مصطلح أو نمط «التربية الرقمية»، يسعى إلى تكوين مواطن رقمي فعال، مسيج بأطر أخلاقية تحميه من مخاطر الفضاء، من خلال تربية هدفها تمكين الطلاب من التعامل مع منتجات تلك الثورة، ومن أن يفهموا كيف تؤثر الثورة الرقمية في حياتهم ومجتمعاتهم، وكيف يستفيدون منها بطريقة صحيحة وآمنة، تربية تسهم في تنمية مهارات استخدام تقنياتها وتصفح الشبكات الرقمية، بجانب تنمية مهارات التفكير الناقد لمحتوى تلك التقنيات والشبكات (35).

ومن هنا جاءت أهمية المؤتمر الدولي الأول العلمي الخامس لكلية التربية جامعة المنوفية الذي هدف إلى إلقاء الضوء على طبيعة العصر الرقمي وخصائصه وتحدياته وفرص الاستفادة



منه، وعرض وتوضيح تطبيقات التكنولوجيا الرقمية في العملية التعليمية، والنقلة النوعية للمناهج التعليمية في ظل العصر الرقمي، وأهمية دور المؤسسات التربية في تاهيل ابناءنا للحياة فيه، وتوضيح الجوانب المتعلقة باقتصاديات التعليم الرقمي، وعرض الجوانب النفسية للمعلم والمتعلم وطبيعة الإدارة التعليمية والمدرسية في العصر الرقمي وذلك من خلال عرض ومناقشة اكثر من 33 بحث وورقة عمل تناولت قضايا الإصلاح التربوي في العصر الرقمي، امن واخلاقيات التربية والبحث التربوي في العصر الرقمي، وتربية الطفل ودور الأسرة في العصر الرقمي، والإدارة التعليمية والجامعية في العصر الرقمي، استراتيجيات التربية الإعلامية وشبكات التواصل ودورها في دعم حقوق الانسان الرقمية، وطبيعة ادوار وبرامج إعداد المعلم في العصر الرقمي، وغيرها.

وقد عقد المؤتمر على مدى يومين 12، 13 اكتوبر تم خلالها منا قشة اكثر من ثلاثين بحثا وورقة عمل تضمنت الكثير من الجوانب المتعلقة بطبعة التربية العربية في العصر الرقمي وما يواجهها من تحديات ويتاح لها من فرص شملت المنهج والمعلم والدور الجديد للمؤسسات التربوية الرسمية وغير الرسمية من ثمان جلسات تضمنت ثلاث ندوات واربع جلسات لعرض البحوث منها جلسة لشباب الباحثين من اعضاء الهيئة المعاونة بالجامعات المصربة.

وقد شارك في هذا المؤتمر باحثون وأساتذة من عدد كبير من الجامعات المصرية منها جامعات القاهرة والقيوم وطنطا وكفر الشيخ والمنصورة وبنها والزقازيق إضافة الى جامعات المنيا وسوهاج والهيئة القومية لضمان الجودة والاعتماد إضافة الى الهيئة القومية لمحو الأمية وتعليم الكبار، ووزارة التربية والتعليم ممثلة في مديرية التربية والتعلية بمحافظة المنوفية، إضافة الى باحثين من جامعات عربية جامعة الجوف بالمملكة العربية السعودية ووزارة التعليم العالى الكوبتية ممثلة في احد الباحثين من المعهد العالى للفنون المسرحية التابع لها.

عقد المؤتمر تحت رعاية ا د / معوض الخولي رئيس الجامعة واشراف ا د/ احمد القاصد نائب رئيس الجامعة للدراسات العليا والبحوث، ورئاسة ا د / جمال على الدهشان عميد الكلية.

واختتم المؤتمر بعدد من التوصيات والمقترحات لتمكين المؤسسات التربوية من بدورها بصورة جيدة في ضوء ما تشهده من تحديات وفرص عديدة في ذلك العصر.

#### ومن أهم التوصيات التي خرج بها المؤتمر:

- إعداد ميثاق خلقي أو (مدونة رقمية للسلوك)، يتضمن الاستخدام الآمن والرشيد للتقنيات الرقمية في (التدريس البحث...)، ونشره.
- انشاء مستودعات رقمية (فردية ومؤسسية)، تحسينا للنشر العلمي، وتحقيقا لمبدأ الاتاحة في العصر الرقمي.
  - التوجيه نحو دورات توعوية في مجال التربية الوالدية في العصر الرقمي.
- انشاء شبكات رقمية للتواصل بين الجامعات والكليات والأقسام العلمية، تحسينا للعمليات الادارية والتعليمية، من خلال الاعتماد على التقنيات الرقمية الحديثة مثل الواى فاىWi-Fi والواى ماكس"Wi-Max وخدمات الحوسبة السحابية Computing وغيرها.
- اعتماد الهيئة القومية للاعتماد والجودة لمعايير التعليم الرقمي، يتم على أساسها تقييم المؤسسات التعليمية.
  - تطوير الاختبارات والمقاييس التربوية باستخدام التقنيات الرقمية.
- عمل أدلة للآباء والمربين بأهم التوجهات حول مهارات الاستخدام الآمن للإنترنت وتطبيقاته لدى أبنائهم.
- توجيه القانونيين والمشرعين نحو إصدار تشريعات لتحقيق الأمن المعلوماتي وحماية الملكية الفكرية، والجرائم الالكترونية، في ظل البيئة الرقمية.
- تبني المدارس والجامعات لبرامج لتنمية التفكير الناقد للتلاميذ والطلاب في ظل زخم رقمي يحتاج معه القدرة على فحص وقبول ما هو مناسب وما هو غير مناسب.
  - تعزيز تطبيقات تكنولوجيا الرقمنة في التدريس والتدريب والتنمية المهنية.
- اعادة النظر في تصميم برامج اعداد المعلم لمواكبة تطورات العالم الرقمي (مقررات رقمية استراتيجيات وأساليب رقمية تقويم رقمي اتصال رقمي...) الخ.



- ضرورة استثمار التقنيات الرقمية لتعزيز دمج التلاميذ ذوي الاحتياجات الخاصة، وتنمية مهارات التعلم لديهم.
- تبني آليات لنشر الثقافة الرقمية في المؤسسات التربوية والتعليمية (ندوات –محاضرات تدريب أدلة -...الخ).
- ضرورة تبني كلية التربية لبرامج تنمية لقدرات أعضاء هيئة التدريس بالجامعة حول الاستراتيجيات والأساليب التعليمية الرقمية.
  - ضرورة توفير البرامج التكنولوجية الجديدة بالجامعات للكشف عن السرقات العلمية.
- إعداد الخريطة البحثية لكلية التربية في ضوء متطلبات إعداد الناشئة والمعلمين للعصر الرقمى.
- تضمين مقررات التربية الوطنية والدينية بمراحل التعليم العام لقضايا المواطنة الرقمية متمثلة في "حقوق وواجبات المواطن في عصر الرقمية وغيرها"...
- إعداد وتدريب المعلم للتخصصات المختلفة على استخدام المداخل التعليمية الرقمية في علاج بعض المشكلات التعليمية وتدعيم أداء المعلم بصفة خاصة بالمراحل التعليمية المختلفة.
- البحث عن آليات مناسبة للاستفادة من المعامل الافتراضية في التغلب على معوقات استخدام وتوافر المعامل الفعلية داخل المدارس.
- تزويد مقررات تكنولوجيا التعليم للطلبة المعلمين بجوانب ومحتوى حول أخلاقيات استخدام التكنولوجيا في العصر الرقمي.
- تزويد كليات التربية والمدارس بفنيين وتكنولوجيين يقومون بالتجهيز التكنولوجي اللازم للعملية التدريسية والبحثية وتطويرها.

## والله الموفق والمستعان...